UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL

POUVOIR POLITIQUE ET ESPACES RELIGIEUX AU SENEGAL :

LA GOUVERNANCE LOCALE A TOUBA, CAMBERENE ET MEDINA BAYE

THESE
PRESENTEE
COMME EXIGENCE PARTIELLE

DU DOCTORAT EN SCIENCE POLITIQUE

PAR

MOUNTAGA DIAGNE

DECEMBRE 2011



UNIVERSITE DU QUEBEC A MONTREAL
Service des bibliotheques

Avertissement

La diffusion de cette thése se fait dans le respect des droits de son auteur, qui a signé le
formulaire Autorisation de reproduire et de diffuser un travail de recherche de cycles
supérieurs (SDU-522 — Rév.01-2006). Cette autorisation stipule que «conformément a
larticle 11 du Reéglement no 8 des études de cycles supérieurs, ['auteur] concéde a
'Université du Québec a Montréal une licence non -exclusive dutilisation et de
publication de la totalité ou d’'une partie importante de [son] travail de recherche pour
des fins pédagogiques et non commerciales. Plus précisément, [lauteur] autorise
'Université du Québec a Montréal a reproduire, diffuser, préter, distribuer ou vendre des
copies de [son] travail de recherche a des fins non commerciales sur quelque support
que ce soit, y compris I'Internet. Cette licence et cette autorisation n’entrainent pas une
renonciation de [la] part [de F'auteur] & [ses] droits moraux ni a [ses] droits de propriété
intellectuelle. Sauf entente contraire, [Fauteur] conserve la liberté de diffuser et de
commercialiser ou non ce travail dont [il] posséde un exemplaire.»




AVANT-PROPOS

« Lo doonul talibeem, ménulo doone serignam » “ On ne peut devenir maitre d’une
chose qu’on n’a pas étudiée ” Proverbe Wolof

Le point de départ de notre réflexion est ’engagement dans un travail de recherche
empirique. Originaire du Sénégal et ayant effectué tout notre cursus universitaire au Canada,
il nous a semblé important de réfléchir sur un domaine d’études qui associe une réflexion
théorique a une expérience de terrain, que nous souhaitions faire dans notre pays d’origine.
Pénétrer les milieux de I’enquéte-terrain en combinant les expériences sociales nous a permis
de renouer avec le contexte local du Sénégal que nous avions quitté sept ans plus tot. La
démarche n’est assurément pas inhabituelle, mais ’originalité de notre travail provient du fait
que nous souhaitions nous engager dans les milieux de la recherche en intégrant divers
espaces et groupes religieux aussi différents dans la socialisation que dans les modes de
gouvernance. Pénétrer des sphéres religieuses, en abordant les questions du pouvoir et de la
construction politique nous exposait & des contraintes normatives (controle des informations)
inhérentes au milieu de I’enquéte ou 1’accés aux ressources primaires suggérait beaucoup de
souplesse et de temps pour disposer d’informations pertinentes et suffisantes a la rédaction
d’une thése doctorale. A dire vrai, nous n’en mesurions pas toute la difficulté lorsqu’au début
de notre recherche, nous déciddmes de nous engager sur ce terrain. C’est en lisant les travaux
de René Otayek (1997) sur la culture politique, notamment son article sur « Démocratie,
culture politique, sociétés plurales : une approche comparative a partir des situations
africaines » que nous avons décidé a poursuivre la réflexion sur ce théme. Otayek y indiquait
que dans les travaux menés sur la démocratisation et la gouvernance, notamment en Afrique,
on négligeait souvent les cultures politiques locales (ces communautés identitaires qui

participent pourtant a la démocratisation et & la gouvernance des sociétés). A nos yeux, il




n’en fallait pas plus pour nous intéresser au champ de la gouvernance, tout en tentant de
rétablir [’importance de tous les acteurs qui ceuvrent au sein de cette « gouvernance pluraley,
présente dans les microsphéres (quartiers, communes, villages, etc.) et autres espaces

communautaires.

De 2006 a 2009, nous avons réalisé plusieurs enquétes-terrain au Sénégal, en
privilégiant 1’observation participante (d’événements politiques, religieux, dans des lieux
sacrés, etc.) et ’entretien (avec des chefs religieux, des représentants d’associations, des élus
locaux, etc.), pour saisir au travers de ses habitants, des activités formelles et informelles, des
modes d’organisation et la nature des relations entre ces acteurs qui participent a la
gouvernance et & la construction du politique. A terme, nous souhaitons mettre 4 disposition
nos résultats de recherche a tout lecteur ou chercheur mi par une considération de
concertation, d’expériences interculturelles et interdisciplinaires, propices au renforcement de

la recherche sur la gouvernance de proximité.

In fine, tout comme Ahmadou Kourouma (2000) dans « Allah n’est pas obligé »,
nous souhaitons, «vivement remercier l'arbre a karité sous lequel on a ramassé de bons fruits
pendant la bonne saison». Nous voulons remercier tous ceux qui nous ont permis de faire une
bonne récolte de ces fruits du savoir, tout au long de notre saison d’études. Sans eux, nous

aurions été incapables de réaliser cette recherche.

Malgré I’isolement requis pour rédiger, une thése ne se réalise pas seule. Nous tenons
a remercier toutes ces personnes qui nous ont apporté leur précieux soutien pour 1’édifice

final de cette recherche. Merci donc a tous ceux et celles qui se reconnaitront dans cette note.

A Nancy Théde, qui a été plus qu’une directrice de thése et a qui, j’aimerais
sincérement exprimer toute ma gratitude et ma considération pour sa patience, sa constance,
son appui méthodique, ses commentaires méticuleux et ses conseils judicieux, tout au long de
ma recherche doctorale et qui, par ses qualités humaines, a été celle qui m’a permis, sans nul

doute, de mener a bien 1’élaboration finale de cette thése.




iv

A tous ceux qui nous ont aidés lors de nos enquétes-terrain, tous nos interlocuteurs a
Dakar, Touba, Cambér¢ne, Kaolack, Médina Baye, Yoff, Fass, Taiba, particuliérement
Sokhna Bali Mbacké, Fallou Touré, Libasse Hane, Abdou Diagne, El Hadj Ndiaye,
Moustapha Biteye, tous les membres de la daira Nahnou Ansaroulahi. Nous tenons aussi a
remercier tous les chercheurs que nous avons réguliérement cotoyés et qui ont été des
ressources privilégiées dans 1’analyse et la recherche documentaire, notamment Alioune B.
Camara, Abdou Salam Fall, le personnel du LARTES et du CODESRIA, Ibrahima Thioub,
Mouhamadou Mbodj et le Forum Civil, Imam Mbaye Niang, Falilou Mbacké Cissé, Cheikh
Gueye, Bakary Sambe, Leonardo Villalon, Penda Mbow, A. Elimane Kane et tant d’autres.

A tout le personnel du département de science politique de I'UQAM, pour leur
bienveillante sollicitude a la poursuite de mon cursus universitaire, notamment Bonnie
Campbell, qui m’a permis d’avoir un local d’études au GRAMA, Laurence Viens et Louise
Grignon, pour leur diligence, a8 ma collégue, Isabelle Bernard, pour son travail de relecture.
Ce travail a également pu se réaliser grace aux bourses et fonds de recherche de divers
organismes envers lesquels j’aimerais exprimer ma gratitude, notamment le CRD], la Chaire

Poissant sur la gouvernance, L’ ARUC-ISDC, et la Fondation UQAM.

Aux perles de sagesse et domes du savoir, je voue une infinie gratitude, pour leurs
enseignements et leurs conduites qui m’ont soutenu dans ce parcours. Je remercic également
tous ceux et celles qui m’ont offert généralement leur support par leurs sourires, mots, gestes,
paroles et pensées. Grace soit rendue a Celui qui, chaque jour, me permet de les cotoyer et

qui veille constamment sur moi et au Plus Digne de louanges.

A toutes les personnes (amis, collégues, professeurs, étudiants), avec qui j’ai pu
partager idées et discussions et qui souvent ont ¢été sources d’inspiration a la rédaction de
cette thése. Une pensée particuliére a Lamine Cissé et Katia Boustany. Que la terre leur soit

légére.

A mon épouse Ndéye Astou, pour sa patience et ses encouragements ainsi qu’a toute
ma famille, pour leur soutien quotidien indéfectible, leur affection inestimable, leurs mots
Justes et tendres pensées a4 mon endroit pendant les moments de dur labeur et qui ont su me

galvaniser et me réconforter dans la poursuite et ’achévement de cette thése.




v

A mon oncle André et 4 ma grand-mére défunts et surtout 2 mes trés chers parents, 2
qui je dédie cette thése. Je leur suis éternellement reconnaissant pour les principes,
I’éducation, le sens de 1’accomplissement, forgés dans I’amour inconditionnel et dans la

générosité des ceeurs, qui m’ont permis d’étre ce que je suis.

«La vraie connaissance ne s’obtient qu’avec humilité. La démarche pour
s’acheminer vers elle est semblable a celle d’une personne qui veut boire I’eau d’un
ruisseau : elle devra se baisser pour boire. L’eau est toujours située dans le lieu le
plus bas, il nous faut étre comme 1’eau » Paroles Soufies



vi

TABLE DES MATIERES

TABLE DES IMIATHERES 1. conuvexssisusssusssasueresaressaysssessasorses 1 sessmsmiiasssis rsdosmss ssesmssassbss asass et sasss sssssnsmasanssssass VI
LISTE DES FIGURES ....cvtcreuesresermassisnesasreresossssasssssessaiossssstosetsssss s sessnssssesssessesnsssssssssasnsasessessssssssssassrasions X
ABREVIATIONS, SIGLES ET ACRONYIVIES .....ovuurramirsurmaserssesscssssansss sosssnasssessessensmassessssessncs sosssansaninensnsn XN
RESUME ......ocoevmsersemsmsasesmsasissesssmesaenssessessssasssassssrastarasn S —————— XV
IR ERLIEEIREIN vessccemomsssonossonrss im0 smamsivsteenstnises tomism ey S5 iss AR RI Veievoreiom b e s 1

L PROBLEMATIQUE
{l.  QUESTIONS DE RECHERCHE
s HYPOTHESES DEREGHERCHE G wurarerorss bivas ssesstsbis sbdibticusnvaruidesinn b avombustssiinlon b hinan drue ssvvvenmaiblabanms ronpasss i
IV. METHODOLOGIE DE RECHERCHE . ... ueemescsessesssnimsesmsrnssmsrsscssrans

Touba et les Mourides ....
Médina Baye et les Tidjanes-Niassénes

CAMBETBNE @ IES LAYENNES .....oevveeeeeecrirr e et saressnenss s ssssesersasessessonsn sonasesnasesonasissssbaransbtsss
La recherche documentaire ; la diVersite des reSSOUITES. ... woveecrirecsrcseesssssssssscsissresrssmorsaess 14
L’enquéte préliminaire : Futilité d'une approche muitidisciplingire ............ .15
Les enguétes-terrain : pluralité des méthodes de COlECte ... mirmrivrnimieiiecinireicse e 16
LiMMTES MOFITIGEIVES ..o icirerececcecvec e ss s ssaress e s s s bas s pat st bt s ab s b enrevas s ras smmasaesasesanassnnssutannes 18
Tentatives de MANIDUITTION ........cceveeeveioin et eiee e eesnermretesasreasssameesenas et emmeroeae st sesseases e ar e sesmnsan 19
SUALEGIES B8 FECNEICHE . eienieeieir e creserrssreiraeas et srastetecsssssrsastasatsnrernssstnssnsssssesnssatessnenernssnanes 20
CHAPITRE | LES TENDANCES D’ANALYSE DU POUVOIR POLITIQUE EN AFRIQUE ......covveeenrrmvsnsnccnsanns 24
11 LES ANALYSES MACROPOLITIQUES DU POUVOIR...... o varcsmarossesranesss worit B
1.2, LES ANALYSES MICROPOLITIQUES DU POUVOIR....ccruisriersmessmsssississmsrasarsnss T z 28
L2 2. L& CUTLUFE PONTIGUE ....c.oneeeeccrercenvcrvccarasscusssessscsponsssssssssisssparsanssssnssassessesnssabescaravetes O
1.2.2 La diversité ethno-culturelle dUu SENEGQAI.......c..v i ccveresesteeceseescseess i evass et sr e neceemesessaes 38
1.2.3 L’histoire des régimes politiques au SEREQQI ..........o.eeverervcverisrceiioneesiacsininessasasecaraine 40

CHAPITRE Il  APPORTS THEORIQUES D’UNE REFLEXION SUR LA GOUVERNANCE AU SENEGAL ....... 43




CHAPITRE 11l

CHAPITRE IV

2il; RELATIONS SOCIALES ET ANALYSE POLITIOUE sss0svsssrssssseestrermarirsssnesssbrasarenassnrasssriseserss snensrsrasarasarenss
2.1.1. L8 COPIAI SOCIA ....eceveerevrrereieecersrecesr st eraresanteestrsrnsensessesravesesssissssssrnsnees
2.2, LES APPORTS THEORIQUES ET CONCEPTUELS DE LA GOUVERNANCE ...cveveevrenasenenrerarerernssssnsesessmesensneons
2.2.1 Le principe de solidarité dans la gouvernance MUSUIMGNE ... ..ooeeeeeeeeeeeeeeeeeetesee
............................ 56
............................. 59

2.2.2 Uislam et les confréries Qu SEnegal...........ccuvevivvivreerininsivssmsnevssssnsresree
2.3, LA CONSTRUCTION IDENTITAIRE DU POLITIQUE «.ecunsecmerersnarssssneresansessessnsnsresnss
2.3.1. L COPIA SYMBONGUE .nc.eeeveeeeecrceirrseeseesivss s cnssresess s s s snsssssnsssnmsemtasat e eamevmtasnesanassnns
2.3.2. LTOEIMIEE CONBECLIVE ...oe ettt eser s e ers s s et s vesas sareerpcsen
2.3.3. La socialisation DOITEIGUE ..........ccvcirvmrivevcieerirsessosiesassresessressstenssessnines
LES FOADIEUS covvv v enreccrearissssseessessarntans e s s ee b am e m ses s ee s emsamnen s sm asamermsessm s vesensesmsanen sesreeaserananneanes

2.4, LA CONSTRUCTION SYMBOLIQUE DU POLITIQUE vvevseessrenserers

2.4.1. L°0ppOort OU FEfIGIELX . ....c..coveeeeererrrreevrecsraseeressmsasssrassseserenen
2.5, LA CONSTRUCTION LOCALE DU POLITIQUE avvvssmsasarcssessnissansasssrasssssasssassssrsssress
B B T 1T e LT B TP SR
2.5.2. La SACraliSAtion g FESIHACE .....vcvevieeereiiiiciiin ittt et eme e eeee e e aee e
A R/ Ko Lo i ) R eSS SN NN S S S S U e VPIype s I

2.5.4, Le territoire

2 G, L BT IR OTIOIT O s vsvescvssmesinsiinnsn e Tt oo o e e e oo e e s S S e e s e et
2.5.6. L0 SYMBOHQUE G8S TEITILOINES ...cveeeeevrecirsvesrcreresirsssssnsesssscssesssssnsmssssssssssessaressesessnmtemsssmsn
2.6, L'INTERACTION DES POUVOIRS 1aveersvirarerersisrerisrmsssssnsiarassstosssssn sassssssssontonentarsrsasssas

L’ETAT ET LES CHEFFERIES RELIGIEUSES : FONDEMENTS ET EVOLUTIONS DES RAPPORTS ........cvvomeenne

3.1. POUVGIR CENTRAL ET AUTORITES RELIGIEUSES DURANT LA PERIODE PRECOLONIALE
3.1.1. Le capital social du pouvoir religieux : un statut de protection sociale
3.2. LETAT ET LES AUTORITES RELIGIEUSES DURANT LA PERIODE COLONIALE wvvvveesasesesssesesscrssssnssssssssssessssssans
3.2.1. Uinteraction des pouvoirs entre I'Etat colonial et les chefferies religieuses. ..o,
3.2.2. La territorialisation coloniale : les stratégies de collaboration. ............uwveeeeereeveeseneen
3.2.3. Le capital social des chefs religieux durant Ia colonisation ..............c.veceeveevseveseraseres
3.3. ’ETAT ET LES AUTORITES RELIGIEUSES DURANT LA PERIODE POST-COLONIALE
3.3.1. Les fondements de I'afliance politico-religieuse sous Senghor (1960-1980)...........ccesiurees
3.3.1.1 Le dispositif administratif de contrdle des colfectivités locales
3.3.1.2 Le consensus du Bassin arachidier : le « contrat social » des collectivités focales
3.3.2. Les évolutions de Falliance politico-religieuse sous Diouf (1981-2000}).........eoceueeeeer....
3.3.2.1 Les bases du contrat SOCIal fragiliSEes .........c.covvuvvivieareerirersrsrssnereinienes
3.3.2.2 Les périodes d’'ajustement entre religieux et politiques ......................

TERRITORIALISATION DE TOUBA ET CAPITAL SYMBOLIQUE DES CHEFS MOURIDES

4.1, LA CONSTRUCTION SYMBOUIQUE DE L'ESPACE MOURIDE c.veiesescesarcoreressasesssansssasssnssons

..............................................................................................................

.............................................................................................................

vii

45

............................ 46

419
53

59
61

............................ 63

64
. 66

........ 66
............................. 68

69
71

73

75
76

............................. 77
............................. 80

.. 107

4.1.1. La territorialité de Touba : & eSPACE FEVE G @SPACE CONCIEE B..v.evereereerrarererseresessrarmorsrnons 109




viii

4.1.2 lLe capital symbolique du Khalife Général des mourides..... . eccvccenccecncresvevesssssnnr 117
4.1.3. Le capital social des Serignes des zawiyas et des dairas ....cocccvvevvvervveescecnreriesivessnnenes 120

4.1.4. Laction collective des tAIDES .............cevecevvieerrieasieieieie et eeeee e ene s esene e ansraanans 123

4.2, LA GOUVERNANCE LOCALE A TOUBA cecvviisinscissiesiscsrssssnessnsnsssnssssnnsnserarsressavarssassarasnssssssesasansesnassssnssans 129
4.2.1. Les StTUCLUIes QAIMIMISTITHIVES .........ovuecoveeseereeeveecertsussssece s emeeaseeaesnaaes s mnssmanss sssssvessves 125
4.2.2. Territorialisation : les Grands Projets urbains des Khalifes..........verovcorsvsncssireecsises 127
4.2.3. Khelcom: le capital social des Khalifes 129
4.2.4. La Grande Mosquée de Touba : le capital symbolique des Khahfes .. 132

4.3, PROCESSUS DE SOCIALISATION POLITIGUE : LE MAGAL DE KAZU RAJAB .....ccvntiiitinrnmrremmmessessissanseisassrnnns 133
4.3.1. L'interaction des pouvoirs : symboles refigieux et slogans politiQUES............cecerivvcersernens 134
CHAPTEBEN isescusvinacsmomsms it drmaaasst S HIEmmei s lansosmessses ou evmnoasssan Toss sgasasstassvstimensarsanbibsav b boun sbbinimes sl 140
ESPACE-REFUGE A CAMBERENE ET CAPITAL SOCIAL DES ASSOCIATIONS LAYENNES.....ouevusmerrveseancnse 140
5.1. LA CONSTRUCTION SYMBOLIQUE DE L'ESPACE LAYENNE. 11 ecaerssssersrcsessssssseraransronssasssrrarenmsssarasssessssnenssse 142
5.1.1. Identité layenne et égalite SOCIQIE .........ouvereccreeerrierrrrervrnnens . ol o § 143
5.1.2. Identité layenne et protection SOCIAIR ...............coeeericeeiiersrserersssssssserisssesssosussssasserassones 145
5.1.3. Identité layenne et @SPOCE-TEfUGE ..........ueeceieveeecersiraeeesesveraeesesenurasssnsessssasrerssessessessseses 145

5.2. LA GOUVERNANCE LOCALE A CAMBERENE ...c..oveviceiicsisiencisensn snsnmass e rssarasensesneesessarsrananssss saasassasusnsaga 151
5.2.1. Le capital symbolique du KRQIfE ..........coveiivcvsiineritirsmnssrvrssessmsessressssscessererasessesassaseses 152

5.2.2. Le capital social de 10 chefferie COUTUMIETE. ... .vuieeveveesrsinreseresrsssensseermsnsrorsseerosneraveres 196
5.2.3. U'GUEOEILE MIURICIDAI ... ervseraesvaresesstsssrsessnssssssssstvsrantvarassssssanssstvssaessssresvarerasse 3O

5.3. PROCESSUS DE SOCIALISATION POLITIQUE | L'APPEL.cvecseteinrearenerasemaeecssnresssssararsrssssessassassssonessensessrasese 164
5.3.1. Discours politiques et processus d’autoONOmISALON ..........covv.evccvrvrereerssvsssssessssrsvsessenererasas 164
5.3.2. Processus de territorialisation par 185 JEURES ..........oereecieccirrsiesirensnsssessssessessesssnssareanes 169
5.3.3. Processus de diffusion du capital social par les Jeunes.................cvvececvcrnrericererarcesnns 171
5.3.4. Processus de diffusion du capital social par les chefs religieux ..........oocovevvvcereeeesisiceeians 172

CHAPIIREN orvvvmvrrmrerssrvassimasassesseasaisssscsaassssets 1osrasonts soi o21lsyies svws e 7ess Soammesasli¥d 55305 S0 a¥m1 savivanamemssas s auss 175

TERRITORIALITE TIDJANE-NIASSENE ET CAPITAL SOCIAL DES RELIGIEUX A MEDINA BAYE ............... 175

6.1. LA CONSTRUCTION SYMBOLIQUE DE L"ESPACE TIDJANE=NIASSENE 121s1esusssrsiarsasessinsssessssesnrssssissassrnasssrasanas 176
6.1.1. Lo figure symboligue de Baye NiGSSe.............uvoeeesescrrerssassserinssasenes . 177
€.1.2. La territorialité de la FAYDA : Videntite tioiane-niass@Nne .....ouweeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeceraevavasan 179
6.1.3. Médina Baye : une [ocalité pluriCOMMUNAULGIIE. .......ocvcvviciieiessssiresissssesnssaserseassassssonsess 184

6.2. LA GOUVERNANCE LOCALE A KAOLACK ..cereviirnrensasersionssisssssssstomsssnsssstsinstrassssssssassasos ssssnsnssasssnsmasnsse 188
6.2.1. le capital social des chefferies : Vappropriation de V'espace public 188
6.2.2 La gestion privatisée de 10 MAitie 0@ KQOICK. ........c.cceeeerereevieesnrevsvenresesesossrsssmnrassesesasan 193

6.2.3. Le capital social des associations tidjanes-Niassenes ... vieivicrceereresrsvssisessasvssenses 197
6.3. PROCESSUS OE SOCIALISATION POLITIQUE | LES GAMOU ...ivivivivcinrcicrmicsnsanneniirinnessssnvesissssesenans 201
6.3.1. Le poids politique du chef religieux Mamoune Niasse.......... " 201
6.3.2. Uinteraction entre chefferies et associations reliQiEUSes ...........covveevecveriversssisssressensennacsas 204

CHAPITREN rrmrrrmmmisnce s sessmssssmmvmraomrrmmssresae o wesssas sosamswes st ssie S {30507 oo e oS Ve S S ceemas oo sToes 210




ixX

TOUBA, CAMBERENE ET MEDINA-BAYE : LE POUVOIR DES RELIGIEUX DANS LA GOUVERNANCE...... 210
7.1, LE CAPITAL SYMBOLIQUE . 1outaruassasssasesssasssssasssas isrbasesanasasns corsasasasussnrasmeraressaassnmassssssesssassnae sasrasasansssess & L2
7.1.1. Chez les Mourides : de l'espace-refuge @ 1g Cit8 idBQIE. ........mmrecvereercirivsssrissssrsinisssasanes 213
7.1.2. Chez les Layennes : de I'espace-refuge @ 1a Cité MINIMGIe..........cueevvvervnvervivvesrvsencreseares 215
7.1.3. Chez les Tidjanes-Niassénes : territoriolité et espace symbolique............cc..uceevvrcvirveenenes 217

A2 UETAPITAL SOCIAL..0avanes ss enascsusvsnsns snssssssss sassssesansnos osbs ssaavs s swasssen s a3 SEEaaEameasEasars 4 (VTS0 04U o SN TTILERFEHE 220
7.2.1. Chez les Mourides : le pouvoir territorial des chefs religieux 221
7.2.2. Chez les Layennes : F'action collective des associGtionS.......o..cvececvvecsvsvsscvaerssreessnneeeens 222
7.2.3. Chez les Tidjanes-Niassénes : I'action sociale des chefferies et associations ............ce..... 224

7.3. SOCIALISATION POLITIQUE ET EVENEMENTS RELIGIEUX .. vucasisenssnasrassssssosnsssassssnsssssssbosssssrnsneresassesnrnesssasss 225

7.3.1. La portée politique de I'événement reliQiBUX............cuvivirreirmemssvseerireressssssesrsssesssessanes 226

I ENT ITE BT POLITIGUE ouscinscusscrrasrsrassssssssnasersssons ssss sassats bs 604523 40 ananes sEorE 201010 RE SR b Si st 42dRe0esERE SR LRSI AR sEcarres 233
LA SOCIOLOGIE REFLEXIVE 1. 0vursssasesssssessnssersnsisssrsenrsonnssesssssmsnsessns sessssosasens ressessasmssens abbsst 1004 s4bedsadsssssassnsres 235
Le redéploiement du religieux dans Fespace politique national.............c..ccocveevvsineccsienssresienn 237
Le capital symbolique et social des jeunes dans F'espace religieux ... eeveiersiverecressnerases 242
Socialisation et territorialité du religieux : Fespace transngtional..........c..c.eveivvesiensevisrarsnn 244

LOCAL ET POUVOIR & L"UTILITE DE REDEFINIR LA GOUVERNANCE .......ccerecessnrarerssensnrasssnssasersssssosssssnssssesssrssarees 200

BIBLIOGRAPHIE omermttimm srrimsmemenimarass rivei nenassossorssdoononsachobhasinaimesss sk ebusmobbsunt Lt SUEmi bl sbenrtivde 259
ANNEXES v verrmessverergsmomms s vmerermess siss s s S AN A TN o g e o e V0 T e sV e g ms o e b s T 275
ANNEXE A : GRILLE D ENTREVUE ..ccuiiiiiinarimiisnrcosiasisimssssmssasansasssss s ssancnmemsas sscs st sosnasasensnasasasesassnsnases 279
ANNEXE B2 FIGURES ...t e cnes e cnns s as st asiane shssanasan st sr s st sassas snme e shanesshoncomsansasams anamas snsnatares 281

ANNEXE C : ENQUETES-TERRAIN : RENCONTRES ET ENTRETIENS.....cucvurersnuniessisnssensssssssassssasessasesse 304




LISTE DES FIGURES

Figure 1: Répartition géographique du S€négal..........coceeuecvnveicnmecenncnnienenirieeesee e srencnens 281
Figure 2: Répartition de I'Islam dans la Sénégambie avant la colonisation (XVI siécle).... 282
Figure 3: Répartition administrative du SEnégal.........c...ccoviiiinneninninenncininecsesesnenns 283

Figure 4: Répartition en pourcentage de la population sénégalaise par région et confréries 284

Figure 5: Répartition géographique des foyers-religieux, octobre 2000.........cccocercerrerenrreenes 285
Figure 6: Figures religieuses du SEnégal ........o.cccorvmmenmnccreninencneseneninecenesesesesneessenns 286
Figure 7: Localisation de la région de Diourbel et de Mbackeé .........ccccvvvenereeiriencrcareccrnnnnes 287

Figure 8: Localisation de I’arrondissement de Ndame et de la communauté rurale de Touba

Figure 9: Localisation géographique de la Région de Dakar et de la localité de Cambéréne289
Figure 10: Localisation de la commune de KaolacK..........covevreeenereiinrenenrncnneseenieccnneenes 290

Figure 11: Le président de la République Abdoulaye Wade, (accroupi), recevant les
bénédictions du Khalife Général des mourides, Serigne Bara Mbacké (sur le fauteuil)....... 291

Figure 12: Abdoulaye Wade et le khalife général des mourides, le 23 février 2009, a Touba

Figure 13: Rencontre entre autorités religieuses et politiques, le 12 aotit 2007 & I’Hétel de
VILIE dE TOUDA. c....ccerircacciiintinnieeiisecis sttt e e e sn e s se et re s e s e sesssearsssesnennasses 293

Figure 14: Jeunes Talibés (disciples) mourides se rendant a Touba, a ’occasion du Magal de
Kazu Rajab, 1€ 12 @00t 2007 .....ccoueeevreceirieiiierinescceneesissesessseeessesessssesesssessassssssssssssssosesssesss 294

Figure 15: Le ministre de I’intéricur Bécaye Diop (a droite) avec Le Khalife Général des
Layenntt (8 GanCHE) ... ouumiummmsasomssinmstis s vssrrrressssosssss i i amessmssismmmsmmsasss 295




xi

Figure 16: Photo du Mausolée de Seydina Issa Laye, le 15 septembre 2007 .......ccocrureennnne 296
Figure 17: Photos d’habitations de Cambéréne I, prise le 22 septembre 2007 ..................... 297
Figure 18: Photo de Seydina Issa Rouhou Lahi, Mosquée de Cambéréne, le 15 septembre

ROV s memommomst & o st domrereetes e B s S R AR A o e R A5 b ST W e S 298
Figure 19: Vue du Minaret de la Mosquée de Cambéréne, le 15 septembre 2007 ............... 299

Figure 20: Célébration du 127¢me Appel de Seydina Limamou Laye, chez les Layennes, le
07 mai 2008, Cambeérene,SENEGal........cccvicirremiieririeciirieieitese e sse s esess b e b ssbneenas 300

Figure 21: Le Président Abdoulaye Wade, lors de l'inauguration de la Grande mosquée, fév.
2010, MEAINA BAYE .....coviruieeeiiieiiieiesteceeete v crteettcs et eseesb s seesesssssnsssesessaserssnsesssanesssen srssneen 301

Figure 22: Séances de Dhikr & Médina Baye, 200t 2007 ........ccovveerrccenennnrsresnnesnesnsnennens 302

Figure 23: Des disciples tidjanes-niassénes a Médina Baye, juillet 2008.............cccccrueen.... 303



AATR

ADM

AGETIP

AIMF

ANSD

ARD

ASC

BAM

BCI

BM

CARITAS

Xii

ABREVIATIONS, SIGLES ET ACRONYMES

Agence Autonome des Travaux Routiers

Agence de développement municipal

Agence d’Exécution Communautaire du PRN

Association des encadreurs de collectivités éducatives du Sénégal
Alliance des forces du progres

Agence de gestion et d’exécution des travaux d’intéréts publics
Association Internationale des Maires francophones

Agence Nationale de la Statistique et de la Démographie
Agence Régionale de Développement

Association sportive et culturelle

Baye assistance médicale

Budget consolidé d’investissement

Banque mondiale

Confédération d’aide humanitaire d’organisations catholiques




CEAF .
CERP
CODESRIA
FCFA

FMI

GEMDEV

GIE
GMI
GPF
GRAD
MST
NTIC
ONG
PAC
PADELU
PAS
PDEF
PIP

PLD

xiii
Centre d’¢tudes africaines
Centre d’expansion rurale polyvalent
Conseil pour le développement de la recherche en sciences sociales
Franc de la communauté financiére africaine
Fonds Monétaire International

Groupement d’intérét scientifique pour 1’étude de la mondialisation et du

développement

Groupements d’intérét économique

Groupements mobiles d’intervention

Groupements de promotion féminine

Groupe Ansaroudine

Maladies sexuellement transmissibles

Nouvelles technologies de 1’information et de la communication
Organisation non-gouvernementale

Programme d’appui aux communes

Programme d’ Appui au Développement Local et Urbain
Programme d’ajustement structurel

Programme de développement de I’enfant et de la famille
Programmes d’appui et d’investissement prioritaires

Plan local de développement




PRCPE

PRECOL

PRN
PSL

RP

RTS
SENELEC
SIDA

SONATEL

Projet de Construction et de Réhabilitation du patrimoine bati de 1’Etat

Programme national de renforcement et d’équipement des collectivités

locales

Programme de Renforcement de la Nutrition

Paix et Salut sur Lui (en parlant du Prophéte Mohamed)
Rassemblement pour le peuple

Radio télévision Sénégalaise

Société nationale d’électricité

Syndrome d’immunodéficience acquise

Société nationale de téléphone

Xiv




XV

RESUME

Les analyses sur les processus politiques, notamment en Afrique se sont bornées a
expliquer les conditions économiques et socio-historiques de la faillite de I’Etat dans les
sociétés. Peu d’études font I’analyse de la portée politique des espaces religieux. C’est
pourtant en s’y intéressant que 1’on peut mener un regard empirique et socio-historique du
politique. Notre these explore d’autres objets d’analyse du politique, basés sur des référents
sociaux, symboliques et religicux. Nous y montrons la diversité des formes de la gouvernance
au Sénégal.

Pour ce faire, nous revisitons les conceptions macropolitiques et micropolitiques du
pouvoir. Dans trois communautés (Mourides, Tidjanes-Niassénes et Layennes) et trois
espaces religieux (Touba, Médina Baye et Cambéréne) au Sénégal, nous observons les
interactions entre divers acteurs (représentants de I’Etat, élus locaux, chefferies religieuses,
responsables communautaires, etc.) qui génerent du capital social et symbolique pour assurer
la gouvernance.

En ciblant trois communautés et trois espaces différents, en termes de taille, de statut
administratif, de référents symboliques, de rapports historiques avec I’Etat, nous privilégions
ce que peu d’études sur le politique et le religieux au Sénégal ont mené dans I’analyse des
relations entre ces deux spheres : un regard croisé. Nous offrons ce regard indispensable dans
I’étude du pouvoir, en examinant les capacités de construction du politique dans le local.
Traiter des espaces moins documentés (Médina Baye et Cambéréne) comme des plus
importants (Touba) permet de repérer cette constante recomposition du pouvoir politique.

D’abord, on a pu constater qu’a Touba, Médina Baye et Cambérene, les chefferies
religieuses ont toujours maintenu un capital symbolique et social au sein de leurs espaces
sacrés, contrairement a I’Etat dont les représentants se sont évertués a acquérir de la
légitimité sociale dans I’interaction des pouvoirs, au fil de I’histoire politique contemporaine
du Sénégal. Ensuite, nous avons pu observer que le pouvoir des acteurs locaux (chefferies et
associations religieuses) se traduit par le contréle des ressources symboliques (capital
symbolique) et relationnelles (capital social). C’est ce qui leur permet d’encadrer les
collectivités locales dans la gouvernance et de se redéployer graduellement dans ’espace
politique national.

Mots-clefs : gouvernance, pouvoir, communautés religieuses, identité collective,
local, capital social, Etat, Sénégal.



INTRODUCTION

« Comment connaitre le miel? On peut en décrire sa substance sucrée, on peut le voir,
le sentir et méme le toucher pour tenter de comprendre son procédé de fabrication, mais qui
te dira ce que sont le miel et son nectar, si tu n’y goites pas toi-méme ? » Cette phrase nous a
¢té prononcée a maintes reprises, lors de nos enquétes-terrain au Sénégal, quand nous
interrogions des autorités religieuses sur les principes de 1’adhésion confrérique. Pour
I’étudiant en quéte de réponses, il s’agit d’un incitatif & I’engagement, a travers I’énoncé d’un
principe métaphorique qui traduit la construction de I’appartenance et de la réalité sociale. En
choisissant de réfléchir sur la gouvernance dans des espaces sacrés, nous étions conscients du
fait qu’il fallait enquéter au sein de communautés ou I’inclusion sociale était nécessaire pour
repérer les modes d’actions et de représentations du politique. Ce faisant, pour y déceler des
transformations au niveau politique, social et symbolique, il convient d’abord d’en saisir les
perceptions (codes de moralité, imaginaires sociaux, etc.) afin de renouveler les approches

théoriques’ qui ont longtemps été appliquées & la gouvernance.

Dans la plupart des travaux effectués sur le pouvoir politique, on néglige la

multiplicité des cultures politiques® au niveau institutionnel et local. Dans notre premier

' Bon nombre d’auteurs qui ont écrit sur le sujet, dont Cheikh Gueye (2002), Léonardo
Villalon (1995), Ousmane Kane (1998), J.L Triaud (1998) et Penda Mbow (1997) reconnaissent qu’il
faut désormais lier les crises de la démocratie et de la gouvernance politique, aux transformations
socio-économiques et symboliques au sein des collectivités locales au Sénégal.

 L’expression « cultures politiques », de René Otayek (1997) permet de désigner les
trajectoires historiques et démocratiques des sociétés non occidentales. Otayek explore d’autres objets
d’analyse du politique (I’imaginaire, le symbolique, le religieux) pour restituer I’historicité des
identités collectives et la diversité des lieux de pouvoir dans les sociétés africaines et arabes.



2

chapitre, nous faisons un rappel des approches macropolitiques et micropolitiques. Ces
approches ont tenté d’expliquer les comportements de prédation ou d’inefficience des
pouvoirs publics en omettant la diversité des relations de pouvoir et des trajectoires entre
religieux et politiques dans les espaces locaux. L’analyse institutionnelle® (centrée sur le réle
de I’Etat et des élites au pouvoir) a longtemps été au centre des études macropolitiques pour
décrire les mutations politiques et économiques des demicres décennies au Sénégal.
Toutefois, ces transformations ne peuvent se circonscrire uniquement aux crises pergues dans
I’appareil d’Etat. Elles sont également inhérentes aux mutations socio-politiques des

collectivités locales, que nous décrirons ensuite avec les approches micropolitiques.

Pour éviter de figer le débat sur la gouvernance dans une orthodoxie théorique (ou
chaque auteur produit son « paradigme clé en main »), pour éviter de confiner 1’espace
politique sénégalais & un mod¢le institutionnel foncierement dysfonctionnel, il est impératif
de revisiter ces approches en restituant la diversité de la gouvernance, la nature et les
trajectoires des relations de pouvoir entre acteurs du local. Dans notre deuxiéme chapitre,
nous abordons ces éléments en insistant sur la pensée constructiviste de Pierre Bourdieu. Sa
réflexion nous permet de mettre I’emphase sur les relations entre pouvoirs religieux et
politique (notamment dans les arénes politiques locales), en prenant la mesure d’auteurs
comme Otayek (1997), Dahou (2004) et surtout Olivier de Sardan (2004) dont nous
reprenons la terminologie pour désigner les espaces ruraux et urbains (quartiers, communes,
foyers religieux, etc.) soumis aux interactions socio-politiques (compétitions, négociations,
etc.) des pouvoirs locaux (représentants municipaux, autorités coutumiéres, chefs religieux,
etc.). Ainsi, notre démarche privilégie la construction sociale et les recompositions politiques

des espaces religieux aux travers de référents sociologiques et symboliques.

Ces recompositions politiques sont manifestes dans un pays comme le Sénégal, ou
I’Etat colonial a érigé un rapport d’externalité avec la société, excluant ses systémes de

représentation (cet Etat n’a pas rempli les fonctions primaires de régulation qui auraient

3 Dans la réflexion sur I’Etat en Afrique, plusieurs chercheurs tentent de décrire la nature du
politique en mettant en cause le fonctionnement de 1’Etat et son mode de gouvernance et en érigeant
des modéles de « bonnes pratiques » a suivre. Cette conception fonctionnaliste de 1’Etat part du constat
de la criminalisation de I’Etat et de la crise des institutions (Bayart et al. 1997).




3

permis de produire un lien social solide, au niveau national intégrant les normes et valeurs de
I’ensemble de la population sénégalaise). On constate un manque de légitimité au niveau
social, que les pouvoirs politiques coloniaux et post-coloniaux ont tenté de combler par de
multiples stratégies (de domination, de négociation, de gestion clientéliste, etc.). Nous
évoquons ces stratégies, dans notre troisiéme chapitre et montrons la césure de légitimité qui
existait entre I’Etat et la société (celle-ci n’ayant jamais adhéré au contrat social, édifi¢ des
I’avénement de 1’Etat colonial). On pourrait logiquement émettre I’hypothése que ceci est
justement dii au fait que le sentiment national (bti sur la base d’un Etat unitaire : Etat-
nation) n’a jamais existé au Sénégal. Cette césure a conduit la population (collectivités
locales) a rejoindre des solidarités de base (familiales, régionales, ethniques, religieuses). La
masse s’encastre plus facilement dans des solidarités religieuses parce que celles-ci non
seulement sont dotées de structures organisées sur des espaces de pouvoir, et capables de
produire des systémes de représentation. Dans notre volonté de saisir les mécanismes
d’évolution de ces structures, nous analysons le processus de gouvernance dans les
communautés mourides, layennes et tidjanes-niassénes* (dans les chapitres quatre 2 six). Ces
processus reposent en grande partie sur les identités collectives dont les référents sont
religieux: « le retour du religieux comme pourvoyeur de sens privilégie en fait, qu'on le
veuille ou non, une composante centrale des cultures politiques contemporaines en Afrique»
(Otayek, 1997 : 798). Dans notre dernier chapitre, nous mettons I’emphase sur les espaces
religieux de Touba, Cambéréne et Médina Baye, dont les registres symboliques érigent et

transforment le politique au Sénégal.

* Nous utilisons la dénomination de tidjanes-niassénes pour parler de la famille Niasséne de
Médina Baye. Méme s’il est plus commun d’évoquer les Niassénes, nous épousons la ligne de conduite
qui est conforme & celle de nos interlocuteurs tidjanes-niassénes qui associaient toujours la Tidjaniya a
leur groupe socio-religieux.




I. Problématique

Au cours des trois derni¢res décennies, 1’'une des démarches scientifiques les plus
récurrentes dans la sociologie politique contemporaine fut de montrer I’apport des analyses
macropolitiques et micropolitiques dans le champ de la gouvernance. Certains courants’ de la
science politique se sont longtemps intéressés aux institutions gouvernant les sociétés (types
de structures politiques) en étudiant les modes d’action politique souvent décrite en
phénomene violent autour de 1’accession au pouvoir et du processus électoral. Si les analyses
macropolitiques se sont empressées d’expliquer les comportements de prédation et
d’inefficience du pouvoir institutionnel délaissant 1’aspect socio-politique de la gouvernance,
les analyses micropolitiques ont imprégné une lecture rigide des univers sociaux qu’elles
décrivaient. Notre réflexion théorique se détourne de ces prismes empiriques pour mettre
I’emphase sur la diversité de la construction locale et sociale du politique. Cette démarche
permet de mettre en évidence le rdle croissant des acteurs locaux et des espaces religieux,
encore trés peu documentés. Nous renouvelons les analyses micropolitiques, en rétablissant
I’importance de divers acteurs qui ceuvrent dans ce champ de la gouvernance. La dimension
identitaire du local est centrale a 1’étude des communautés qui édifient et modifient le

pouvoir politique.

Peu d’études comparatives® et interdisciplinaires traduisent la mobilisation des
acteurs sociaux ou religieux dans I’analyse du local, dans un rapport transversal avec 1’Etat
central. Encore peu sont les enquétes empiriques au Sénégal qui entreprennent cette
démarche, montrant la nature et les transformations du politique, dans la réalité socio-
politique des espaces religieux. Pour une analyse contigué de la gouvernance, il est utile de
ne plus se priver des cadres symboliques (valeurs, principes, idéologies) sur lesquels

s’identifient les collectivités locales dans leur espace culturel. Cette démarche est nécessaire

’ De nombreux auteurs, depuis Robert Dahl (1957) ont fait de la structuration du pouvoir dans
la société, I'objet du politique. Parmi ceux-ci, on retrouve Vincent Lemieux (2000) qui fait une
typologie des rapports de pouvoir a tous les échelons du processus organisationnel.

% On peut évoquer ’étude de T. Biaya (1998) qui fait une analyse comparée entre la confrérie
mouride au Sénégal et le groupe Luba en République Démocratique du Congo.




5

si 'on souhaite documenter la construction et les mutations’ politiques au sein de ces
localités. C’est ainsi que nous nous inspirons des travaux d’Otayek qui ont permis de mener
une conceptualisation de I’identité en politique. L’intérét est d’abord de restituer le caractére
scientifique et empirique des processus identitaires. Cette démarche permet ensuite de
démontrer comment 1’espace religieux s’accorde a la gouvernance au Sénégal. En effet, au
Sénégal, les changements politiques et institutionnels survenus depuis la période post-
coloniale (crises sociales, économiques, politiques, etc.) imposent la nécessité de renouveler
les analyses sur la gouvernance, en documentant les aires religieuses ou s’est construit et

consolidé le pouvoir politique.

L’originalité de notre démarche est de privilégier I’analyse de trois confréries et trois
espaces différents, autant par la forme de la gouvernance que par les rapports que ces
confiéries ont eu avec le pouvoir étatique : Touba et les mourides, Médina Baye et les
Tidjanes-Niassénes, Cambéréne et les. Sous ce rapport, se dissipe la question des limites
territoriales des communautés étudiées, car ’analyse comparative permet de relayer la
diversité des constructions sociales, normes et dynamiques de la gouvernance dans ces
espaces. Nos études de cas offrent un cadre analytique utile a la recherche sur la gouvernance
locale, puisqu’elles permettent d’observer différentes représentations et relations entre
pouvoirs municipaux, chefferies et associations religieuses. Avant d’évoquer la justification
des cas choisis, il convient d’indiquer qu’a Touba, Médina Baye et Cambéréne, nous avons
constaté des rapports de pouvoir qui s’expriment sur des lieux (quartiers, communes,
communautés rurales), des groupes religicux plus connus (Mourides) mais aussi moins inclus
dans I’analyse (Tidjanes-Niassénes et) mais qui participent, malgré tout, dans la gouvernance.
C'est pourquoi, nous abordons la question politique dans une optique locale et comparée qui
suggere l’'inclusion d’une pluralité d’acteurs et d’espaces dans la recherche sur la

gouvernance au Sénégal.

7 On congoit que ces mutations sont portées par des groupes, des réseaux, des communautés
ou des leaders charismatiques qui développent des démarches d’action populaire et de participation
politique.




II. Questions de recherche

Dans son ouvrage sur « L’Etat, figure moderme de la politique », Simone Goyard
Fabre (1999 : 37) fait référence a la régulation politique pour évoquer les crises structurelles
qui provoquent des recompositions politiques et un renouvellement axiomatique de I’Etat
(redéploiement des fonctions politiques). Dans notre thése, nous élargissons ce principe de
renouvellement pour I’appliquer & d’autres espaces (non étatiques) qui assurent une

socialisation politique et une gouvernance au sein des collectivités locales du Sénégal.

1. Notre premiére interrogation est celle de la construction politique. Dans I’histoire
contemporaine du Sénégal, comment le politique s’est-il construit et maintenu a
Touba, Cambéréne et Médina-Baye? Posée autrement, notre question cherche a
déceler les formes et trajectoires du pouvoir politique dans ces foyers-religieux

du Sénégal.

Les travaux d’anthropologues comme ceux de Georges Balandier (1970), Marc Augé
(1975) et Marc Abélés (1983) ont été utiles pour décrire comment le pouvoir local et les
relations sociales modifient le politique. Leurs analyses ont permis de se questionner sur la
construction sociale du politique et les dimensions symboliques du pouvoir. Ce demier
champ d’études permet de lier les systémes de représentations a la maniere de gouverner au

sein de ces sociétés.

2. En nous intéressant aux foyers-religieux du Sénégal, nous questionnons la réalité
locale des espaces de pouvoir etles multiples «registres symboliques,
informelles et culturelles qui régulent les identités collectives » (Otayek, 1997 :
735). Nous nous interrogeons surtout sur les diverses modalités de la
gouvernance, au sein des communautés Mourides, et Tidjanes-Niassénes. Notre
deuxiéme question de recherche s’énonce comme suit: comment la gouvernance

se traduit-elle dans ces communautés religieuses?




III. Hypothéses de recherche

En faisant une recherche comparative de trois communautés religieuses dans le local,

E . 5 5y, i 2, 98 2 >
nous engageons la réflexion analytique dans des réalités” souvent ignorées (normes,
symboles, figures et événements religieux), sur des lieux différents (Touba, Médina Baye)

ou peu traités (Cambéréne) dans la réflexion du politique.

Notre thése fait ressortir 1’utilité d’une approche transversale et translocale dans
I’étude du politique, relevant au passage I’importance de prendre en compte des acteurs
multiples (représentants de 1’Etat, chefs religieux, responsables associatifs, etc.) dans la
gouvernance. Elle s’inscrit dans la lignée des travaux de Jaffrelot (2000), Tallet (2001),
Boone (2003), Sardan (2004), Dahou (2004), Tsai (2007) ou encore Osmont (2008) qui
effectuent tous une microanalyse de la gouvernance de ces « sociétés d’ailleurs » (Jaffrelot,
2000), non occidentales, en mettant I’accent, autant sur la diversité des représentations que
des cadres d’action du politique. La microanalyse est congue ici comme une démarche
analytique multidisciplinaire, ou la sociologie, I’histoire et 1’anthropologie politique non
seculement des groupes mais aussi des individus sont transcrites a la loupe. Ce qui permet de
restituer la diversité des mutations sociales et politiques au sein des espaces étudiés. Nous
nous inscrivons surtout dans la perspective de René Otayeck (1997) qui estime que les
identités (religieuses) forment et transforment le politique et assurent la gouvernance plurale

des sociétés africaines.
C’est dans ce contexte que nous formulons les deux hypothéses suivantes :

1. Au Sénégal, ’implantation historique des confréries religieuses dans les espaces
locaux a suscité un mode particulier de construction sociale du politique, a travers la
régulation symbolique qui véhicule représentations et modes d’action du religicux
dans plusieurs sphéres (locales, nationales, internationales). C’est la raison pour

laquelle I’identité religieuse est de plus en plus clamée et affichée, partout au Sénégal

8 Parmi ses objets, on peut évoquer I’importance du local (de Sardan, 1993), de la parenté
(Dahou, 2004), de I’ethnie (Mbokolo, 1998), etc.




8

puisqu’elle renforce 1’appartenance collective et accorde une meilleure représentation

dans I’espace politique national.

2. Dans les localités de Touba, Cambéréne et Médina Baye, la gouvernance se traduit
par le contrdle des ressources symboliques (capital symbolique) et relationnelles
(capital social) des acteurs religieux (chefferies et associations), qui leur permet
d’encadrer les collectivités mourides, et tidjanes-niassénes. Le pouvoir des religieux
dans la gouvernance locale est surtout exercé lors d’événements populaires, assurant

la socialisation politique.

IV.Méthodologie de recherche

Pour évaluer le role des acteurs locaux dans la gouvernance au Sénégal, nous
étudions les communautés mourides, tidjanes-niassénes et, dans leurs localités sacrées
(Touba, Médina Baye et Cambéréne). Il est nécessaire d’aborder les considérations
analytiques qui nous ont permis de choisir ces études de cas. Nous concevons I’étude de cas
comme une « proposition (...) d’un probléme réel ou fictif en vue (...) de proposer des
solutions et de déduire des régles ou des principes applicables a des cas similaires »
(Chamberland et al. 2000 : 91). Nous I’employons dans cette thése pour refléter la diversité
des normes et principes qui régulent la réalité des trois espaces religieux choisis et aussi pour

proposer une lecture de la gouvernance a partir d’une variété de méthodes d’analyse.

La diversité analytique des cas choisis

Probléme qui se pose & toute recherche qualitative, le choix de I’échantillon (censé
étre déterminé en fonction d’un raisonnement, d’une théorie ou d’une construction
empirique) proceéde généralement d’un calcul (explicite et clairement défini). Cette difficulté

est présente dés lors que l’on choisit de réduire un vaste ensemble & une partie qu’il




9

représente (Hamel, 2006). La question posée en d’autres termes peut se définir comme suit :
comment envisager la société sous la forme d’une représentation qui témoigne de 1’ensemble
de ses qualités 7 L’échantillonnage est-il vraiment représentatif ? Sur quoi se fondent nos
choix (sujet, cadre d’analyse, méthode, théorie) ? Quelle part de I’anthropologie consciente
ou inconsciente s’est dégagée de notre pratique empirique ? Selon Bourdieu (2003 : 46), le
choix du sujet se base sur plusieurs éléments conscients et inconscients, notamment les
« traditions, valeurs, particularismes nationaux, systémes de pensée et “problématiques
obligées” du chercheur liées a des évidences partagées », des rituels, des contraintes inscrites

dans sa discipline, etc.

En effet, dans notre travail réflexif, nous avons été en prise avec des parameétres
objectifs et subjectifs du processus d’objectivation participante de notre thése. Nous avons
exploré sept localités (Dakar, Fass, Touba, Kaolack-Médina Baye®, Taiba, Cambéréne, Yoff)
mais avons mené nos investigations principalement sur trois terrains (Touba, Kaolack-
Médma Baye et Cambéréne). Dans notre volonté d’inclure des espaces religieux peu traités
dans ’analyse, Cambéréne et Kaolack-Médina Baye répondent a cette « problématique
obligée » de la recherche, car il était nécessaire d’identifier les espaces moins documentés
susceptibles d’offrir un regard croisé sur le religieux et le politique au Sénégal. Le choix de
Touba constituait une « évidence partagée » étant donné la « richesse » des travaux et du
terrain d’enquéte mouride, ou 1’observation participante permet de rejoindre politiques,
religieux, associatifs, et permet aussi de percevoir normes et figures du pouvoir local, lors

d’événements religieux.

Notre choix s’est d’abord appesanti sur des paramétres objectifs inhérents a notre
degré d’insertion dans le milieu de I’enquéte. Ceci suppose qu’on partage le quotidien
sociologique des personnes ciblées afin d’y é&tre pleinement intégré. C’est pourquoi nous
avons souhaité privilégier les localités au sein desquelles nous aurions la possibilité de
recourir a plusieurs observations et entretiens auprés d’acteurs locaux (pouvoirs publics,

chefs religicux/chefs de quartiers, disciples et membres d’association locale).

° Médina Baye étant un quartier religieux dans la commune de Kaolack, nos investigations ont
également porté sur Kaolack, car les chefferies religieuses y détiennent une influence prépondérante,
notamment au sein de la mairie.




10

Pour ce faire, nous avons choisi Touba, Kaolack-Médina Baye en raison des entrées
(personnes-ressources, guides, informateurs, contacts, parenté, etc.) dont nous disposions
dans ces trois localités. Pour mieux nous y intégrer, il fallait considérer cet aspect dans le
choix final des localités ciblées ; I’exploration empirique et bibliographique préalable prenait
également toute son importance. Les zones susceptibles de montrer la diversité des normes et
pratiques de gouvernance qu’on retrouvait dans une pluralité d’espaces (milieu rural, espace
urbain, quartiers, etc.) étaient dés lors privilégiées pour Touba, Kaolack-Médina Baye et

Cambéreéne.

Quelles sont les confréries qui ont eu a tisser des relations de longue durée avec I’Etat
au Sénégal 7 Comment se structure la présence confrérique dans les lieux (ruraux, urbains et
péri-urbains) qui sont contrdlés par les acteurs institutionnels, associatifs, sociaux, etc. Ces
questions nous ont permis de cibler les localités de Touba (Mourides), Cambéréne
(Layennes), Médina Baye (Tidjanes-Niassénes). En effet, ces trois capitales religieuses
drainent de fortes sociabilités dans la gouvernance locale, visibles lors d’événements
populaires, produisent des représentations symboliques autour de communautés, structurées.
Nous avons choisi ces localités pour refléter la diversité des relations, des perceptions et des
situations qui s’y exercent. Pour la collecte et I’organisation des données, nous privilégions
une grille d’analyse basée sur trois indicateurs (capital social, capital symbolique, processus
de socialisation politique). Nous avons ciblé les pouvoirs municipaux, les chefs religieux et
les responsables associatifs, en nous servant de nos indicateurs de recherche, pour repérer aux

travers de leurs relations, les formes variées de la gouvernance locale.



11

Dans ces trois localités différentes en termes de taille, de statut administratif
(communauté rurale pour Touba'’, commune d’arrondissement pour Cambéréne'’ et quartier
de Médina-Baye'?, enclavé dans la commune de Kaolack), de référents symboliques, de
rapports historiques avec I’Etat, on peut voir comment les chefferies religieuses ambitionnent
une représentation absolue, concurrencées perpétuellement par des acteurs (pouvoir étatique,
associations locales, etc.) qui cherchent & capter la masse locale dans I’appartenance sociale,

politique et symbolique afin d’y consolider leur pouvoir.

Touba et les Mourides

En ciblant Touba, nous pouvons montrer la portée de la représentation symbolique
dans le local, en expliquant comment cette villea pu représenter un refuge moral,
économique et politique pour toute la collectivité mouride. A travers des événements
populaires comme le Magal, ou plus de trois millions de disciples y affluent, nous pouvons
mesurer le degré de cette représentation. Le role socio-politique, le dynamisme historique
quasi-séculaire de Touba lui confere un statut territorial spécifique, érigé depuis 1’époque
coloniale. En nous y intéressant, nous pouvons retracer le contexte historique qui a permis la
construction du pouvoir symbolique des khalifes généraux (dont I’encadrement se substitue
au pouvoir politique local dans Touba et ses environs). Ce pouvoir se manifeste par

I’importance du sacré et de ’appartenance identitaire pergue chez des milliers d’adeptes, qui

' Pour Touba, selon le PLD (2004), la superficie originale en 1928 était de 400 ha. Depuis 1976, elle
est estimée 4 564 km’, malgré plusieurs modifications territoriales, dont celle de 2003 qui attribue une
surface additionnelle de 30.000 ha sur 12 ki autour de la Grande Mosquée de Touba.

' A Cambéréne, si la population est estimée 4 41.512 hts en 2007, selon I’ANSD, peu d’informations
renseignent sur la superficie réelle du village. Divers chiffres nous ont été rapportés lors de nos
enquétes et font état d’un territoire couvrant moins d’1 km?, mais nous préférons nous appuyer sur la
délimitation nominale, apportée sur le site officiel de la ville de Dakar (Dakar.org, consulté 14
décembre 2010). On y précise que la commune d’arrondissement est délimitée par les 4 points
cardinaux (au nord, par I’Atlantique, de Dakar a I'unité 15 des parcelles assainies, au sud-est, par les
unités 13 6 des Parcelles Assainies a la route des Niayes, au sud-ouest, par les unités 7, 9 et 12, &
1"ouest, par I'unité 15 des parcelles et a I’est par la cléture du Golf jusqu’a la mer).

12 A Kaolack, selon E. Badiane (2004 : 156), la superficie de Médina Baye est de 178 ha, pour une
population en 1997, estimée a 23.693 hts. Selon I’ANSD, Kaolack est recensée en 2007 a 185.976 hts
sur une surface de 16.010 km?.




12

vouent un culte invétéré pour Serigne Touba (I'illustre fondateur des mourides) et ses
successeurs. Ce pouvoir se profile surtout autour de la gestion de I’espace territorial,
autonome et extérieur a la tutelle de I’Etat. Le terrain de Touba est fécond pour décrire
I’interaction des pouvoirs entre pouvoirs étatique et religieux, notamment les stratégies de
collusion permanentes des pouvoirs publics, pour l’administration et le controle des
populations locales. La ville bénéficie d’un statut d’extraterritorialité particulier au niveau
administratif, ce qui fait dire 4 beaucoup de chercheurs, qu’elle s’édific comme un « Etat
dans I’Etat» (Gervasoni et Gueye, 2005). Nous pourrons Vérifier cette assertion en
documentant les processus de gouvernance au sein de cet espace sacralisé, regroupé autour
d’un réseau d’allégeances qui se caractérise par le dynamisme de sa communauté, 1’évolution

de son urbanisation et I’émergence de ses lieux extra-territoriaux.

Médina Baye et les Tidjanes-Niassenes

En privilégiant I’étude du groupe des Niassénes, de la confrérie des Tidjanes, nous
sommes en mesure de décrire le sens symbolique de la localit¢ de Médina Baye, tout en
retragant la gouvernance locale a Kaolack. En effet, Médina Baye offre un lieu d’enquétes
utiles pour repérer au sein d’un espace-micro (quartier), ’influence des chefs religieux dans
la commune de Kaolack. Le terrain nous permet d’observer le dynamisme et la portée de
I’identité collective des Niassénes, méme au-dela du territoire sacré. Grice a la renommée
internationale d’Ibrahima Niasse, dit Baye Niasse, (fondateur de la famille Niasséne), le
quartier de Médina Baye a su constitué un islam local, national et transnational, entretenant
un rapport symbolique avec ses disciples (Gray, 1998). L’identité se construit sur 1’idéologie
de la FAYDA, ordre religieux qui structure la communauté tidjane-niasséne par des principes
d’unité et de solidarité, en dépit de la diversité culturelle et nationale de ses adhérents. En
choisissant le quartier de Médina Baye, nous pouvons saisir le degré de socialisation
politique aux travers d’événements religieux qui drainent plusieurs individus, de nationalités
différentes (nigérians, nigériens, ghanéens, etc.) mais unis par des liens sociaux, forgeant une
identité plurielle dans la communauté. Nous pouvons saisir les symboles des tidjanes-

niasseénes (Grande Mosquée, construite du temps de Baye Niasse, qui assure a Médina Baye




13

un prestige international sur le plan religieux). A Médina Baye, nous pouvons nous méler aux
milliers de fidéles qui viennent célébrer la féte de la naissance du prophéte Mohamed (PSL),
(Maouloud) pour déceler les processus d’identification sociale. Médina Baye représente un
intérét particulier au niveau politique, parce que les tidjanes-niassénes ont longtemps
collaboré avec I’Etat et le pouvoir politique local. La petite localité accueille une multitude
d’acteurs politiques, en quéte de suffrages, en temps de campagne électorale (Villalon, 1995).
Elle est le fief politique du Rassemblement pour le peuple (RP), parti du chef religieux,
Serigne Mamoune Niasse. Ce dernier, investi en politique, souhaite renforcer son pouvoir
d’action et de décision, dans sa région (Kaolack), tout en nourrissant de grandes ambitions
politiques, au niveau national. Le terrain d’enquétes est propice & une investigation

minutieuse sur le niveau d’influence locale et nationale de ces acteurs religieux.

Cambérene et les Layennes

Cambéréne est située dans la Grande Région de Dakar et représente un territoire
sacré pour la communauté Layenne. Nous pouvons y saisir la portée symbolique du local,
dans une petite localité religieuse, avoisinant la métropole et d’autres territoires urbains qui
répondent a des principes collectifs totalement différents. La confrérie Layenne fut fondée
par Seydina Limamou Laye, (pécheur Lébou, originaire de Yoff), devenu saint homme, apres
une prophétie recue peu de temps 2 la suite de la mort de sa mére. Le sacré prend tout son
sens dans la volonté de Seydina Limamou Laye de proner la parole divine & sa communauté
et de rompre avec les pratiques animistes, désormais surannées. Ce qui caractérise
Cambérene, c’est cette construction symbolique de la gouvernance. Elle est constituée au sein
d’un territoire restreint, sacralisé par des acteurs religieux qui codifient leurs normes
collectives (égalité sociale, ferveur dans la foi, etc.) dans ce que certains auteurs, comme
Laborde (1996) traduisent comme de la pure orthodoxie musulmane. Comme a Touba, le
pouvoir foncier est sous 1’autorit¢ du Khalife mais divers acteurs locaux (pouvoirs
municipaux, jeunes d’associations religieuses) interviennent dans la gouvernance locale. Les
jeunes notamment, sont fortement impliquées dans la perpétuation de I'identité collective,

avec des activités socio-éducatives qui favorisent la socialisation dans la collectivité layenne.




14

La cérémonie de I’ Appel permet a2 Cambéréne d’accueillir plusieurs acteurs politiques. Nous
pouvons y déceler la recomposition politique, générée par des associations religieuses qui
prennent en charge des problémes sociaux et collectifs, faisant néanmoins partie des

domaines de compétences de la municipalité (assainissement, infrastructures publiques, etc.).

Notre grille d’analyse nous permet d’édifier un cadre flexible, souscrivant a une
approche générale de la recherche et a I’exploitation des données des zones étudiées (Touba,
Médina Baye, Cambéréne). Une phase de recherches préliminaires nous a conduit dans les
principaux centres de ressources documentaires de Dakar (2006 et 2007); une phase
d’entretien structuré et d’interprétation de données auprés de plusieurs chercheurs (2006 et
2007) et une phase d’enquétes-terrain (2007 et 2009) dans les localités religieuses ciblées,
afin d’adopter la méthode la plus inductive possible dans notre recherche-terrain au Sénégal.
Nous y avons privilégié 1’observation participante en trois phases (2006 et 2007) (2007 et
2008) (2008 et 2009), lors d’événements (politiques et religieux, visites de lieux sacrés, etc.),
en favorisant 1’entretien (grille d’entretien appliquée lors des rencontres avec des chefs de
quartiers, des représentants d’associations, des chefs religieux, des élus locaux, etc.). Ces
procédés nous ont permis de saisir les formes et pratiques de la gouvernance au travers de ses

habitants, de ses infrastructures, de ses événements, des activités communautaires, etc.

La recherche documentaire : la diversité des ressources

Pour les sources écrites, nous avons consulté les principales ressources
documentaires de la bibliothéque dc 1’Université Cheikh Anta Diop de Dakar, du centre de
documentation d’ENDA DIAPOL (Dialogues et Prospectives Politiques), du Groupe pour
I’Etude et I’enseignement de la Population (GEEP), de I'Institut Fondamental d’Afrique
Noire (IFAN), du Conseil Africain de Recherches en Sciences sociales (CODESRIA) et du
West African Research Center (WARC). Nous avons cherché les travaux passés et présents
{monographies, articles scientifiques, archives, théses) sur I’islam confrérique, son historicité

et I’évolution de sa relation avec le politique au Sénégal. Certaines structures et associations




15

religieuses (Hizbut Tarqiyyah chez les mourides ou le Groupe ANSAROUDINE pour les
Tidjanes-Niassénes) disposent de sites internet réguli¢rement mis a jour, qui constituent des
ressources non négligeables pour 1’accés a des informations directes sur les activités des
communautés religieuses ciblées. Au travers des événements et des documents qui y sont
compilés, nous avons ét€ a méme de saisir les normes et actions de ces communautés, au-dela
de leur lieu sacré. Depuis quelques années, il existe une grande diversité de sites internet des
quotidiens nationaux sénégalais. Depuis 2006, nous avons compilé archives de presse,
articles de journaux, revues périodiques et monographies évoquant les localités religieuses
ciblées, des événements religieux, des discours politiques, etc. Enfin, lors de nos enquétes-
terrain, nous avons colligé des rapports d’activité et d’évaluation auprés d’autorités locales et
d’associations religieuses (plan de développement local de Touba, rapport de I’ONU-Habitat
sur Kaolack, études topographiques sur Cambérene, etc.). Au final, ces ressources nous
permettent d’identifier les indicateurs servant a repérer et délimiter 1’évolution des rapports

entre les acteurs locaux de la gouvernance.

L’enquéte préliminaire : 1’utilité d’une approche multidisciplinaire

Pour les sources orales, nous avons interrogé 42 experts issus de différentes
disciplines (historiens, sociologues, politologues, géographes, économistes, juristes, etc.) sur
la nature et I’évolution des rapports entre le politique et le religieux au Sénégal. Au Canada,
nous avons réalisé neuf entretiens auprés d’experts en islam politique, en démocratisation et
en gouvernance en Afrique de 1’Ouest (Nancy Théde, Bonnie Campbell, Cédric Jourde, Aziz
Fall, Oumar Dioume, Mamadou Gazibo, Chantal Rondeau, Muriel Gomez Perez, Marie
Nathalie Leblanc). Nous avons réalisé de 2007 a 2009, une trentaine d’entretiens dans la
Grande Région de Dakar, aupres de chercheurs dont certains étaient également responsables
politiques ou membres de la société civile (Penda Mbow, A.Salam Fall, Thiendou Niang, Iba
Der Thiam, Ibrahima Thioub, Mohamed Mbodj, etc.). Ces entretiens menés aupres de
personnes ressources (qui nous ont été référées ou que nous avons contacté spontanément)
nous ont permis de mieux affiner notre réflexion théorique et méthodologique. Nous avons

pu saisir le contexte, les stratégies, les démarches, les modalités et les différentes




16

interprétations données au sens et a la portée des relations entre I’Etat et les confréries
religieuses au Sénégal. Nous avons voulu faire ressortir I’aspect transversal des rapports
(politiques, symboliques, économiques et sociaux) qui structurent le territoire
communautaire, en interrogeant dans chaque localité religieuse, trois spécialistes des
confréries religieuses ciblées (pour les mourides, Cheikh Gueye, Fallou Touré, Jean Copans ;
pour les, Libasse Diop, Assane Sylla, Libasse Hane ; pour les tidjanes-niassénes, Léonardo
Villalon, Mansour Sy Djamil et Sokhna Rokhaya Fall). Ces experts nous ont permis
d’inscrire 1’étude dans la profondeur multidisciplinaire, avec des regards différents sur les

dynamiques du pouvoir politique, dans les trois espaces religieux choisis.

Les enquétes-terrain : pluralité des méthodes de collecte

Dans les localités religieuses ciblées, nous avons rencontré trois catégories
d’interlocuteurs (religieux, pouvoirs publics et représentants d’associations locales) dans leur
vécu quotidien, dans leurs activités communautaires (lors d’événements religieux, politiques,
quotidiens ou occasionnels), dans des discussions improvisées et informelles sur le sens
donné au culturel, a la collectivité, a la gouvernance, a I'autorité, etc. Nous avons tenté
d’interroger des acteurs qui interviennent directement dans la gouvernance. Pour chaque

localité visitée, nous avons effectué :

a) Quinze observations d’événements/cérémonies religieuses (dont 5 observations
participantes dans le cadre du Magal de Kazu Rajab a Touba. Accompagné d’un guide
mouride, Serigne Ibrahima Sylla, j’y ai mené des enquétes de 2006 a 2008, en faisant des
visites ponctuelles chez Sokhna Bali Mbacké, arriére petite-fille de Serigne Touba. De
2007 a 2009, 5 observations participantes ont été¢ menées dans le cadre de la cérémonie
de I’appel a Cambéréne, avec la Dahira Farlu Ci Diiné Dji. Nous étions accompagnés en
intermittence par deux guides : Abdoulaye Diagne et Libasse Hane. Enfin, nous avons
mené 5 observations participantes dans le cadre du Gamou de Médina Baye et de Taiba
Niasséne, avec la Dahira Nahnou Ansaroulah, accompagnés des guides Cheikh Diop et
Cheikh Biteye. A travers cette forme d’observation « participante » lors d’événements

symboliques se tenant sur la place publique, nous avons pergu la nature et la diversité




b)

17

des signes ostentatoires et subreptices (dans le langage, le discours, le gestuel, I’allure, la
conduite, etc. des hommes politiques et religieux) permettant de traduire le symbolisme
des allégeances religieuses (et/ou politiques), la portée des figures d’autorité, la
sacralisation autour du pouvoir local, lors d’événements politiques et/ou religieux. Ceci
nous permet de saisir les contours symboliques de la localité, au travers de ses habitants,

de ses infrastructures, des activités de ses autorités formelles et informelles.

Quinze rencontres individuelles avec des notabilités religieuses et disciples dans chacune
des trois localités (Touba, Médina Baye, Cambéréne) nous permettaient de disposer
d’informations directes sur le mode d’organisation interne et externe des réseaux
confrériques (fonctionnement structurel et hiérarchique des communautés religieuses),
sur les perceptions (nature et mode de gouvernance), sur les représentations (figures
d’autorité religieuse et/ou politique, dans le champ local et national), sur les réactions (en
lien avec certains événements, politiques ou religieux) et enfin sur le niveau d’influence

des acteurs (politiques et religieux) au sein de la communauté.

Vingt entretiens structurés et semi-structurés dans chaque localité avec des élus locaux,
chefs de quartiers, membres d’associations religieuses, habitants des localités, etc. A
travers ce type d’entretiens auprés de personnes ressources et chefs politiques, nous
avons pu compléter, par association, comparaison et recoupement, 1’analyse des données
recueillies au cours des observations précédentes. Ceci nous aura permis pour chaque
localité étudiée, de comprendre son organisation sociale, politique, économique, les
activités de ses habitants, la nature et ’historicité des relations entre ses différents acteurs
(politiques, religieux). Ces observations, entretiens et rencontres nous ont également
permis d’identifier les différents rapports entre pouvoir politique et religieux, tout en
décelant les traits, normes et pratiques de ces communautés dans leur localité religieuse,
selon les parcours de vie, la position hiérarchique et les différentes activités des
adhérents. La visite des lieux sacrés nous aura permis de cerner de maniére visuelle des
indicateurs relatifs a la production, a la gestion, a la répartition (des terres, des
infrastructures), a la diffusion (des représentations, des signes et des symboles) du

religieux et du politique a Touba, Cambéréne et Médina Baye.




18

Limites normatives

Les problémes que nous avons expérimentés sont assimilables & ceux, qui ont été
documentés par M.C. Diop dans sa thése doctorale (1980). Ce dernier évoque en fait que
dans toute enquéte sociologique, anthropologique ou psychosociale, qui exige la
collaboration d’individus, on ne saurait procéder a des questionnements directs adressés a des
individus ou des groupes d’individus, en espérant des réponses tout aussi directes. Le
probléme méthodologique fondamental lié aux questions posées requiert une certaine
psychologie sociale, telle que le rapporte M.C. Diop: «d¢s qu’elles touchent a son
individualité, & son passé, a ses qualités, elles sont éprouvées comme irrespectueuses,
indiscrétes et méme agressives » (M. C. Diop, 1980 :19). Pour contourner ces difficultés, il
faut s’adresser a ces personnes de maniére ordinaire, dans un contexte général qui ne souffre
d’aucunes ambiguités politiques, religieuses, etc. La réalité sociologique du Sénégal fait qu’il
existe une norme culturelle qui géne toute enquéte approfondie par des questions/réponses.
Dans la culture wolof, il est difficile d’admettre certaines questions touchant de prés les
individualités, surtout si ces questions proviennent d’étrangers (inconnus, nouveaux venus,
efc.). Les parents et amis sont seuls autorisés a le faire. Cette norme culturelle codifie ce qui
doit étre communiqué et ce qui ne doit pas 1’étre (en fonction du statut du questionneur,
parent, ami, inconnu, efc.). Des questions trop indiscrétes forcent 4 penser qu’on est trop
curieux ou révele un esprit irrespectucux. Il faut accepter les réponses, méme si elles
paraissent incomplétes, insuffisantes ou inexactes. Outre la dimension sacrée des figures
religieuses qui est souvent encensée par les membres des communautés religieuses, lors de
nos enquétes, nous étions contraints a aller au-dela de I’entretien classique. Lors de nos
présentations préliminaires, nous étions parfois consignés a des « conversations de salon »,
monotones dialogues qui nous détournaient souvent de nos préoccupations scientifiques. Il
était alors commun de fournir des informations précises sur 1’objet, les causes et produits de
I’enquéte a nos interlocuteurs pour aplanir toute ambiguité et éviter des généralités, afin de

bien s’insérer dans les milieux de la recherche empirique (Céfai, 2003).




19

Tentatives de manipulation

Nous étions également conscients du fait que nos interlocuteurs nous livraient parfois
des informations qui leur paraissaient bonnes a transmettre en occultant (délibérément) des
stratégies et des éléments liés au mode de fonctionnement de leurs structures confrériques (du
fait du caractére mystique, complexe et ésotérique des relations au sein de ces communautés).
11 a fallu étre attentif aux tentatives de manipulation (Ghasarian, 2002 : 14-15), surtout de la
part des personnes-ressources consultées (guides, disciples, chercheurs, efc.) dont certaines
ont trouvé opportun de partager des informations pour mieux connaitre nos motivations
personnelles et nous orienter vers des sources secondaires. Du fait de nos origines culturelles
(sénégalaise et musulmane), nous avons été pergus différemment dans les terrains de
I’enquéte. Cette perception de notre identité pouvait entretenir des biais méthodologiques,
auprés des milieux étudiés. Nous étions considérés comme un « étranger », souhaitant
renouer avec ses origines culturelles, notamment 8 Médina Baye et 8 Cambéréne, de la part
de personnes curieuses et ouvertes sur 1’international, souvent plus enclines a nous informer
sur leurs habitudes de vie, leurs perceptions a I’égard des autorités, leurs considérations sur le
pouvoir religieux, leurs stratégies individuelles ou collectives, & ’échange de futurs
engagements ou parrainages. Il y avait parfois un intérét particulier de certains acteurs a en
dire et & en savoir plus sur notre sujet de recherche (dans ce cas-ci, nous étions des vecteurs
d’information). Dans certains lieux, comme a Touba ou & Médina Baye, nous étions
quelquefois pergus comme informateurs pouvant livrer des renseignements confidentiels sur
d’autres communautés (relations entre mourides et tidjanes, entre chefs religieux et disciples,
entre acteurs politiques et religieux, ezc.). Pour éviter de tomber dans ces biais de recherche
empirique, il était important d’évoquer 1’objectif scientifique de notre recherche et rappeler a
nos interlocuteurs nos réseaux de connaissance (liens de parenté avec certains membres de la
confiérie), ce qui facilitait notre insertion sociale dans ces sphéres. Nous avions aussi

recours a des guides reconnus dans la communauté religieuse.

Alors qu’a Cambérene, les communautés (moins représentées dans les études sur le
religieux au Sénégal) étaient souvent plus enclines a véhiculer des processus et

comportements & « I’étranger de passage ». Cette perception de notre identité suscitait des




20

informations amplifiées, puisqu’a leurs yeux, nous offrions des garanties de diffusion. Dans
la narration, ces personnes interrogées avaient tendance & charger le récit par le sensationnel,
I’événementiel ou I’anecdotique sur les normes et pratiques vécues au sein de leurs
communautés pour nous enchanter et nous obliger a reproduire quantité d’informations
(biographiques, pour la plupart). De plus, nous avons également été confrontés & des
influences sociales de la part de guides qui nous avaient permis de pénétrer des milieux
religieux, pour nous orienter ensuite vers d’autres pistes et lieux de recherche moins utiles
pour notre recherche (des lieux sacrés certes, mais d’importance moindre dans la portée

symbolique ou politique).

A Touba, Médina Baye et Cambéréne, certains de nos guides cherchaient a tout
prix a diriger notre recherche vers les sentiers de la « rhétorique critique » pour décrier les
fausses vérités souvent rapportées dans leurs communautés religicuses, nous attribuant du
méme coup un role de «rapporteur» de leur communauté consistant simplement a
retranscrire les enseignements véhiculés lors des cérémonies et rencontres. Ces tentatives de
manipulation nous semblaient inhérentes a la réalité sociologique sénégalaise et aux
influences normatives de la recherche qualitative, effectuée dans ces localités religieuses au
Sénégal. Face a cela, nous avons développé plusieurs stratégies de recherche pour mettre en

lumiére les formes variées de la gouvernance.

Stratégies de recherche

Nous avons été confrontés a ce que Bourdieu (2003 : 45) nomme la « représentativité
de I’échantillonnage qualitatif ». En d’autres termes, comment réussir a prouver que nos
études de cas étaient vraiment représentatives de la réalité de la gouvernance au Sénégal? Si
ce probléme est commun a la méthodologie qualitative et quantitative, il s’est posé dans nos
choix des localités (Touba, Cambéréne et Médina Baye). Nous admettons comme Hamel
(2000) que le choix de celles-ci obéissait a une visée épistémologique, celle d’étudier la

différenciation locale de notre objet d’étude. En d’autres termes, ces choix s’expliquaient par




21

des motifs d’analyse comparée : étudier la différenciation ou la similitude de fagon précise et
concentrée. Sur cette base, il est important de reconnaitre que la localité a fait office
d’observatoire, pour expliquer notre objet d’étude sous forme de la théorie (Hamel, 2000 :
06). Dans ce registre, quels étaient les processus d’objectivation, qui nous ont mené a
chercher des terrains plus propices afin d’avoir accés a une meilleure connaissance du cadre
analysé 7 Il nous fallait éviter de choir dans la partisannerie. Ce risque constituait une
contrainte empirique permanente et nous a amené a combiner des méthodes d’enquétes
souples et flexibles afin d’analyser la pluralité des situations de terrain. Si I’entretien a été
abondamment décrit comme un procédé permettant a I’enquéteur de formuler des questions
prédéfinies, pour orienter le sens de la discussion, les processus directifs" n’ont pas été si
abordés en sciences sociales méme s’ils sont trés prégnants dans les milieux religieux,

souvent plus restreints.

Ces processus s’articulent autour de la volonté de nos interlocuteurs de contrdler et
d’orienter I’information distillée et véhiculée pendant nos recherches. Pour éviter tout risque
de suspicion, lors des présentations préliminaires & I’enquéte, nous évoquions nos origines et
notre intérét a réfléchir sur les communautés religieuses au Sénégal, en insistant
particulierement sur celle ot nous faisions nos enquétes. Ce risque €tait surtout présent dans
des milieux comme a Touba ou Médina Baye ou nos entrées étaient facilitées par 1’affiliation
familiale et il était difficile de prétendre étudier d’autres espaces religieux sans risquer d’étre
exposés aux regards inquisiteurs ou désapprobateurs. Confrontés a ces pratiques, il était
important de rappeler le caractére « non partisan » de notre ¢tude. Nous étions ouverts aux
suggestions de nos informateurs mais nous leur précisions ainsi qu’aux enquétés, 1’utilisation
autonome de nos données. Dans un souci de diversité, nous avons interrogé des disciples et
chefs religieux provenant d’autres communautés religieuses (Zidjanes, Khadrs) et espaces

religieux (Tivaouane, Fass ou Ndiassane) dans nos enquétes préliminaires.

' Dans notre travail empirique, il nous fallait aller a I’encontre des influences normatives et
des «processus directifs », comme dans certains milieux religieux 3 Médina-Baye et 4 Touba ou
lorsque nous étions accompagnés d’un guide, nous étions constamment menés vers des chefs religieux
ou vers des lieux saints les plus visités, au détriment d’autres acteurs ou espaces pourtant ciblés
(mairie, élus locaux, jeunes d’association).




22

L’étalement du terrain en plusieurs phases (juin-septembre 2006, mai-octobre 2007 ;
mai-septembre 2008) nous a permis de participer a des événements religieux (Magal de Kazu
Rajab a Touba, Gamou de Médina Baye, Cérémonie de /’Appel & Cambéréne), afin de mieux
nous imbriquer dans la réalité locale, au travers de ses «rituels ». Elle nous a également
permis d’évaluer et de décrypter les moments de permanence et de rupture pendant lesquels
se construisaient les normes de I’action collective. Nous avions recours a des stratégies de
triangulation qui consistaient a utiliser plusieurs méthodes de recherche pour vérifier nos
résultats. Si les indicateurs (capital social, capital symbolique, processus de socialisation
politique) ont été utiles pour repérer les rapports, principes et acteurs de la gouvernance
locale, nous les avons réinterprétés a la lumieére du contexte (événements de petite ou
moyenne portée, enquétes avec ou sans guide), des stratégies (transfert, contrdle, production
des ressources symboliques) et des réseaux pénéirés (associations, chefferies religieuses,
pouvoirs municipaux, membres de la famille khalifale, etc.). Ces méthodes présentent des
intéréts scientifiques (Anselm Strauss et Barney Glaser, 1967) appréciables, surtout lorsqu’il
s’agit d’évaluer les stratégies d’influence (logiques normatives, symboliques et structurelles)
des groupes sociaux dans leurs localités. Notre implication personnelle dans le milieu de
I’enquéte nous a permis d’évaluer la profondeur des relations sociales qui s’y développent.
En participant spontanément et réguliérement a des activités et événements populaires dans
ces espaces religicux, nous avons pu contourner ces difficultés, par une attitude souple'*,

compréhensive et naturelle dans le quotidien.

Nous avons choisi également trois indicateurs de recherche : capital symbolique,
capital social, processus de socialisation politique. Ces indicateurs sont des catégories
d’analyse qui nous permettent de lier et d’identifier les principes, les acteurs et les types de

rapports observés dans ces localités religieuses. Si nous abordons ces indicateurs dans notre

' Dans les sphéres religicuses, nous avons parfois dii nous contenter de ce que 1’on nous
disait lors des entretiens ; une insistance particuliére aurait risqué d’offusquer les individus et les
groupes interviewés. De plus, il existait parfois un contexte de méfiance, lors des présentations
préliminaires 4 I’enquéte. Ce risque était surtout présent dans des milieux comme a Touba, ou les
relations entre le politique et le religieux se placent souvent dans le registre du sensible et de
I’émotionnel.




23

deuxi¢éme chapitre, il convient auparavant de retracer les tendances macropolitiques et
micropolitiques qui ont longtemps confiné les études du pouvoir politique en Afrique, dans

des critéres fonctionnalistes et exclusivistes.




CHAPITRE 1

LES TENDANCES D’ANALYSE DU POUVOIR POLITIQUE EN AFRIQUE

Réfléchir sur les dispositifs structurels et sociaux qui permettent aux acteurs publics
d’exercer un pouvoir réel sur la société améne a s’interroger a I’historicité des relations entre
le politique et le social a travers les systémes de représentation du pouvoir. C’est en s’y
intéressant qu’on pourra repérer les dynamiques identitaires, collectives et symboliques de la

construction du politique.

Peu d’ouvrages s’interrogent sur les faits culturels et politiques comme outils
constitutifs de ’analyse des sociétés africaines et encore moins nombreux, sont les auteurs
qui tentent d’offrir de nouvelles pistes de connaissance a l’étude du politique dans les
sociétés non occidentales. On peut relever néanmoins Bourdieu (1980: 33) qui met
’emphase sur une approche sociale du politique dans les espaces religieux. Si on peut
reconnaitre 1'utilité¢ de cette approche dans la conceptualisation sociologique et symbolique
du politique, le manque patent de modeles conceptuels spécifiques aux études africaines a
longtemps nui a la compréhension des phénoménes politiques contemporains. Parmi les
travaux de la sociologie politique contemporaine (Braud, 1998 : 110), qui se sont intéressés a
la nature et aux transformations du politique en Afrique, il est commun de recenser deux

types d’interprétation. Il y a celle qui consiste & prioriser le modéle institutionnel, avec I’Etat




25

comme principal objet d’analyse et celle qui se consacre a I’analyse empirique du local pour
expliquer les mutations du politique. Cette derniére conception a le mérite de renouveler les
débats théoriques sur 1’Etat par un regard socio-historique sur les systémes de représentation
et d’expression du pouvoir. Au sein de cette conception, I’analyse de la culture politique
permet de rétablir la légitimité contextuelle et socio-historique des phénoménes politiques.
Elle permet de saisir représentations et perceptions du pouvoir par des acteurs qui ne sont pas
toujours institutionnels. Ce qui pendant longtemps a été au centre des analyses
macropolitiques (Van de Walle, 2009 : 135).

1.1.  Les analyses macropolitiques du pouvoir

La premiére tendance qui s’est intéressée a 1’étude du pouvoir en Afrique s’est
d’abord orientée a décrire la crise de I’Etat et des institutions publiques auprés des sociétés
non occidentales. Ainsi, plusieurs analyses ont trés t6t tenté de recourir 4 une représentation
de type macro-politique, (érigeant des conceptions fonctionnelles du systéme institutionnel et
accordant trés peu d’intérét aux trajectoires sociales et politiques au sein des collectivités
locales). Ces analyses n’ont pu dépasser le modéle de narration purement descriptif. Ainsi,
les théories institutionnelles de I’Etat en Afrique se sont caractérisées au cours des années 80-
90 par deux tendances au sein de la littérature d’expression frangaise. Celles qui consistaient
a décrire la logique d’importation (Badie et Birnbaum 1983), en mettant en avant le caractére
exogéne de I’Etat (processus de mimétisme institutionnel) et celles qui tentaient d’expliquer
I’Etat en Afrique, en insistant plutdt sur ses propriétés endogenes et ses mécanismes
d’hybridation institutionnelle (Bayart, 1989, Médard, 1991). Ce faisant, I’Etat est étudié a
travers son champ de compétences, particuliérement sur sa capacité distributrice, comme
prestataire d’allocations sociales, sur sa capacité régulatrice, comme détenteur de 1’ordre et
de la sécurité et sur sa capacité de réaction, apte a répondre efficacement aux conjonctures
politiques, sociales, économiques, efc. Ainsi, I’analyse systémique a fait abstraction de la
diversité des modes de gouvernance (notamment des acteurs non étatiques) pour s’appesantir
d’avantage sur les fonctions centrales du politique, a travers les actions de I’Etat sur la

société. Il est commun d’expliquer la faillite du mode de régulation étatique par I’inefficacité




26

du systéme institutionnel et 'exigence de refonte des institutions publiques, avec la
décentralisation, la libéralisation des services publics, administratifs, etc. La démarche
analytique (Guillot, 1998)" est exclusivement basée sur la notion ontologique de I’Etat et sur
les variables juridiques et formelles supposées expliquer la gouvernance et la régulation

politique des sociétés modernes.

On retrouve la méme démarche de la représentation institutionnelle dans la plupart
des travaux sur le politique en Afrique (Herbst, 2000). Le besoin de trouver une capacité
fonctionnelle 4 1’Etat a produit une terminologie d’auto-description institutionnelle dans la
caractérisation et I’interprétation analogique du politique (Lecours, 2002). Ceci a permis a la
fois de focaliser, d’unifier et d’agréger plusieurs systémes de gouvernance dans ce que nous
appelons D’institutionnalisme typologique. Les analystes macropolitiques, en érigeant des
conceptions fonctionnelles du systéme institutionnel, accordent trés peu d’intérét aux
trajectoires sociales et politiques des collectivités locales. Comme nous 1’explique Niklas
Luhman (1999 : 84), les analystes institutionnelles ont péché dans la conceptualisation, par
’observation étrangére des systémes sociaux, a travers des considérations normatives sans la
participation d’autres grilles d’observation, notamment du contexte historique, culturel,
sociologique des espaces observés. La modélisation théorique du politique repose sur des
choix sélectifs dans 1’analyse (I’Etat-nation) produisant des « réductions de complexité » de
la situation afin d’offrir des repéres communs et des trajectoires identiques aux sociétés
africaines, malgré la diversité des évolutions socio-politiques. On se satisfait de 1’auto-
description (en représentant les mémes formes de gouvernance dans les sociétés considérées)
permettant de fagonner le parcours de 1’Etat, de donner du sens et de la cohérence dans
I’explication du politique. Les théoriciens de ’hybridation institutionnelle, avec J.F. Bayart
(1989) et son fameux ouvrage sur L’Etat en Afrique ont été trés prolifiques pour expliquer
I’échec de I’Etat et décrire les stratégies endogénes de corruption en Afrique. Celles-ci
intégrent des réseaux protéiformes et gangrénent la structure institutionnelle et politique de

I’Etat en Afrique. Ainsi, la notion d’Etat confondue avec le politique se préte parfaitement 2

‘5 On retrouve notamment des auteurs comme Guillot (1998) ou Chevallier (1999) qui
analysent I’Etat pour traduire les transformations socio-politiques de la mondialisation.




27

’auto-description car elle est souvent entrelacée dans des conceptualisations formelles et
hermétiques (systéme fonctionnel, principe institutionnel, personnalité juridique de I’Etat

compris autour du pouvoir politique, de la souveraineté, du peuple et du territoire).

Dans cette entreprise, les analyses systémiques et institutionnelles se sont imprégnées

d’universalisme et d’ethnocentrisme :

Cette affirmation [...] généralement regue selon laquelle il n’est de « vraie » politique et de
pouvoir politique « réel » que dans les sociétés disposant d’un ensemble d’institutions, de
regles, de postes et d’organisations clairement identifiés a I"activité politique, bref de sociétés
a “Etat” (Lagroye, 1991 : 27).

Tres peu d’études sur ’Etat se consacrent 4 une réflexion comparative des différents

systémes de gouvernance, notamment au Sénégal.

Ces analyses s’interdisent toute forme d’intelligibilit¢ comparative dans la réflexion
scientifique des sociétés africaines, en ce qu’elles insistent beaucoup trop sur le caractere
fonctionnel de I’ordre étatique : le concept d’Etat est pleinement atteint & partir du moment oty
il peut servir de formule unitaire pour ’auto-description du syst¢me politique (Luhman,
1999 : 97).

La plupart s’attéle a ériger des théories qui confinent 1’espace politique au modéle
dysfonctionnel de 1’Etat-nation (en témoigne J.F. Bayart, 1989, et son Etat politique du
ventre, J.F. Médard, 1991, et son Etat patrimonial, 1 F Bayart, Ellis et Hibou, 1997 avec leur
Etat criminalisé). Les premiers travaux de recherche sur le politique au Sénégal ont
également mis 1’accent sur les réformes institutionnelles, le multipartisme'® (modifications
constitutionnelles, changements des processus électoraux, plans d’ajustement structurel,
action des élites politiques, etc.) ayant permis d’édifier le politique dans les institutions
démocratiques sénégalaises. Il convient tout de méme de relever les travaux de Christian
Coulon (1981), de D. Cruise O’Brien (1978) et ceux de Schaffer (1997) qui restituent
I’'importance des sources de légitimité sociale et religieuse dans I’explication de la
démocratisation au Sénégal. Toutefois, la perspective institutionnelle liée a la démocratie est

traitée en majorité dans la littérature, notamment celle de la Revue Politique Africaine qui

1 11 était commun d’évoquer la libéralisation de la vie politique sous Abdou Diouf (1981-
2000), avec les réformes institutionnelles ayant permis la légalisation de tous les partis politiques (alors
qu’il existait un tripartisme vers les années 1970 avec le régne de Léopold Senghor).




28

consacre un numéro entier au Sénégal dans les années 90 (No 45, Mars 1992, « Sénégal : La
Démocratie a ’épreuve »). Méme si ’attention est portée sur le local ou les réseaux sociaux,
il n’en demeure pas moins que I’analyse est toujours rattachée a la logique institutionnelle et
étatique défaillante, comme le remarquent d’ailleurs les auteurs de la Revue Politigue

Africaine dans les années 90 :

Les analyses développées [...] renvoient a des problématiques plus larges qui intéressent tout
le continent. Il en va ainsi notamment de la « spécificité » démocratique du Sénégal [...] quia
donné le ton a une culture politique faite d’une accoutumance a la compétition, mais aussi au
patronage et au clientélisme (Coulon, 1992 :7-8).

Méme si I’on reconnait 1’existence d’une culture politique propre au Sénégal, on ne
peut s’empécher de la rattacher aux mémes types de trajectoires et de comportements
politiques régis par la pratique corruptrice et patrimoniale devenue marque de fabrique de la
gouvernance institutionnelle en Afrique. Ces pratiques constituent le cadre d’analyse des
études sur le politique au Sénégal (I’Etat, au centre de la réflexion, étant pergu comme
I”acteur politique vicié in extenso et incapable de générer une régulation politique). Au final,
c’est cette attitude qui permet de mettre en cause la capacit¢é d’invention politique des
sociétés africaines, incluant celles du Sénégal, mises au défi d’imaginer un systéme politique

distinct des régimes autocratiques, si fréquemment décrites dans la réflexion scientifique.
1.2.  Les analyses micropolitiques du pouvoir
La deuxi¢éme tendance qui s’est intéressée a 1’étude du pouvoir et du politique en

Afrique entend placer la société au centre de I’analyse empirique. En effet, face a la crise du

modéle institutionnel, certains auteurs'’ et écoles'® se détournent de I’Etat et des modéles

7 On peut retrouver des auteurs comme J.P. de Sardan (1993), Blundo (1995), Beck (1998)
qui souhaitent aller au-deld de I’analyse institutionnelle pour saisir la nature des mutations socio-
politiques en cours en Afrique.

'® On peut retenir a cette fin les travaux du GEMDEYV, du Conseil pour le développement de
la recherche en sciences sociales (CODESRIA), de POLIS (la Revue Camerounaise de Science
Politique), POLITIKON (la revue sud-africaine de Science Politique) ou encore la revue britannique
bien connue Review of African Political Economy.




29

d’analyse traditionnelle (partis politiques, gouvernements, administration, etc.), pour observer
le local, I'informel et les groupes sociaux, nouvel objet d’analyse de I’espace du politique en
Afrique. Le cadre d’étude de I’Etat est déplacé vers celui des processus actifs et variés de la
socialisation politique qui aboutissent a sa recomposition (Ellis et al, 1998). De nouvelles
catégories d’acteurs (dont les groupes sociaux) occupent le cadre analytique de ces études
dans la réflexion sur la gouvernance. On se penche désormais sur les formes, les logiques et

les conditions de la mobilisation collective qui s’érige :

Lorsque les groupes d’appartenance sont assez fortement organisés pour qu’y soit assurée la

transmission de croyances communes, acceptées et intériorisées par les individus au point

qu’ils congoivent comme un impératif personnel la défense des normes et des valeurs
collective (...) ’action collective résulte alors d’une forte identification des membres a une
entité sociale hors de laquelle ils ne peuvent concevoir leur identité propre (Lagroye, 1991 :

297).

La pluralisation de l’espace politique a permis un regard empirique sur la
gouvernance des sociétés africaines et sur les transformations socio-politiques qui s’y
opéraient. Ainsi, dans le contexte de la démocratisation, plusieurs auteurs (Bratton et Van de
Walle, 1997 Tarrow, 1998; Sardan, 2004) estiment que la gouvernance ne devrait pas étre
réduite et déduite a la simple expression du politique, dont le cadre d’analyse porterait
exclusivement sur I’Etat. Il faut également privilégier d’autres espaces au sein desquels, on
constate des formes plurielles' de la gouvernance en provenance «d’en bas» ou «du
milieu ». Toutefois, méme si ces études plus récentes s’évertuent a déplacer le cadre
analytique de la gouvernance dans 1’espace local, il n’en demeure pas moins que les acteurs
étatiques restent au cceur de la réflexion (surtout lorsqu’elle repose sur les interactions entre
les pouvoirs publics et les collectivités locales). Cet aspect est plus prononcé chez les auteurs
africains qui, comme Tshiyembe (2001) ou Sawadogo (2001) prescrivent une refondation

politique des structures locales. Leurs analyses remettent en cause le modéle de la modernité

" Des auteurs comme Naomi Chazan (1999) et Linda Beck (1998) insistent sur les espaces
locaux de pouvoir pour établir les apports des acteurs sociaux dans la gouvernance et la régulation du
politique en Afrique.




30

occidentale de 1’Etat-nation® pour scander la nécessité d’un nouveau paradigme utile et
nécessaire a la réalité socio-politique africaine. Ils insistent sur le fait qu’on ait occulté la
primauté aux africains de construire & I’échelle locale, un authentique Etat qui soit porteur
d’un projet social démocratique. Ils construisent un idéal d’Etat, favorable au développement,
admettant le caractere pluriculturel des sociétés africaines et propice & une gouvernance
contigué avec le peuple. Méme si ces auteurs ont eu le mérite de renouveler les débats sur les
espaces du politique, en élaborant de nouveaux paradigmes, on constate que la réflexion

peine & trouver un cadre d’analyse différent de celui de I’Etat.

Malgré la volonté de rejeter a tout prix le modéle institutionnel comme référence, on
érige au bout de I’analyse, un archétype particulier de I’Etat africain (cas de /’Etat
multinational de Tshiyembe, de I’Etat-ethnie de Sawadogo). On pergoit une volonté de se
défaire de toute forme d’influence théorique occidentale, afin de se réapproprier le privilege
de concevoir le politique en Afrique et de déconstruire ce que Guissé (1979 : 159) avait
nommé la « philosophie bantoue ». Il s’agit d’une forme d’ethno-philosophie® imprégnée
d’un carcan idéologique, dénuée de tout caractére scientifique, ou le particularisme culturel se
réduit & une typologie institutionnelle érigée en modé¢le indélébile des sociétés africaines.
Toutefois, dans cette entreprise, les analyses basées sur le « particularisme local » s’orientent
dans la logique réactive et critique, prescrivant une autre forme de modélisation rigide de

I’Etat dans les espaces sociaux africains.

** Le modéle standard de la pensée moderne sur I’Etat, la démocratie et le pouvoir s’inspire
des paradigmes élaborés par Hobbes, Locke, Hume et Rousseau qui ont conceptualisé les fondements
des démocraties pluralistes modernes.

2! La philosophie bantoue est 1’affirmation que le Noir posséde la raison autant que le Blanc.
Mais parce qu’elle s’est inspirée dun racisme inconscient, elle réduit les Noirs 4 la passivité et en
prétendant plaider leur cause, se substitue & eux et parle en leur lieu et place. Les Bantous (un des
premiers peuples noirs d’ Afrique Centrale) constituent des objets de ce discours. C’est le discours d’un
Européen a d’autres Européens, s’adressant particuliérement 4 ceux d’entre eux qui sont appelés a
vivre dans les sociétés africaines.




31

Alors qu’on dispose de peu d’études comparatives® sur la gouvernance en Afrique,
les analyses micropolitiques ont permis pour un temps, de retranscrire les recompositions
politiques, au niveau local. Elles adoptaient un champ élargi dans 1’observation empirique sur
le politique en Afrique. Toutefois, la démarche analytique s’est souvent infléchie vers une
forme « d’exceptionnalisme spécifique » du local et de ses acteurs (individus, groupes
sociaux, etc.) sans nécessairement tenir compte des différentes modalités de la gouvernance
en Afrique (institutionnelle, urbaine, sociétale, etc.). En voulant a tout prix
« désinstitutionnaliser » le politique, en priorisant a outrance des modeles de gouvernance
puisés dans le local, ces analyses ont procédé a un découpage spatial de 1’objet d’analyse.
Elles en négligeaient les rapports transversaux et comparatifs entre les sociétés africaines et

réduisaient le politique a un réceptacle empirique, inhérent au local.

1.2.1. La culture politique

Au sein de la tendance micropolitique, on peut évoquer 1’apport des analyses de la
culture politique. Ces analyses s’éloignent du déterminisme institutionnel et de
I’exceptionnalisme local pour prioriser la réflexion sur I’identité. On estime que pour mesurer
1’étenduc des transformations du politique en Afrique, on doit certes réfléchir sur les espaces
locaux de pouvoir mais aussi sur les acteurs institutionnels de la gouvernance. Ainsi, les
méthodes d’investigation et de recherche en politique incluent-elles de nouvelles catégories
d’acteurs longtemps étudiées par I’anthropologie (groupes ethniques, religieux, etc.) pour
déceler la nature pluriclle de la gouvernance. On est de plus en plus « a la quéte des OPNI

(objets politiques non identifiés) » (Martin, 2002).

%2 On peut tout de méme évoquer I’ouvrage collectif dirigé par Annick Osmont (2008) dans lequel
plusieurs auteurs examinent les mécanismes de la décentralisation et de la gouvernance urbaine en
Asie, en Afrique et en Amérique Latine. Catherine Boone (2003), dans un ouvrage magistral réussit a
procéder 4 une analyse comparative de plusieurs régions d’Etats en Afrique, en faisant ressortir la
complexité du politique et la diversité des déterminants sociaux, locaux et institutionnels au cceur de la
gouvernance en Afrique. Enfin, la thése de Boualem Khadri (2005) permet de relever I’importance de
la gouvernance locale dans un contexte de démocratisation. L’auteur y analyse un modele de
gouvernance urbaine spécifique en Algérie, en explorant la nature de plusieurs associations religieuses
et la portée de leurs actions dans la cit€ d’ Alger.




32

Dés les années 1970, I’optique anthropologique de Georges Balandier (1970 : 197)
avait révélé I’historicité des sociétés africaines et 1’importance de la construction identitaire
dans la compréhension des phénomeénes socio-politiques. Le renouvellement qui s’est posé
avec la dichotomie permanente entre analyses macropolitiques et micropolitiques s’est
enraciné dans la réflexion théorique sur le politique, avec les références identitaires qui
permettent d’aborder le politique dans les sociétés africaines. Le détour par 1’anthropologie
offre la possibilité de saisir les représentations subjectives des acteurs sociaux, objets
d’études des analyses micropolitiques. Cette approche permet de traduire I’ensemble des
images, des sentiments, des symboles, des comportements, des rites, traditions, croyances des
communautés qui accueillent et produisent le politique. Méme si I’Etat représente 1’élément
central du systéme politique, on considére que la relation de pouvoir du politique est plus
complexe et multidimensionnelle. Elle s’est désormais dissipée dans des réseaux et
formations sociales couramment exclues de I’analyse car structurant les axes du pouvoir
désinstitutionnalisé :

[...] appréhender le politique hors de I’Etat, sans se cantonner aux élites et en accordant

autant d’attention aux groupes marginalisés des décisions politiques. C’est dans 1’entre-deux

des centres et des marges d’une société que doit se situer 1’observation des processus de
construction et d’évolution de la représentation politique (Dahou, 2004 : 24).

11 est vite apparu que 1’on ne pourrait vraiment maitriser le politique, sans pour autant
considérer les conceptions culturelles et les représentations identitaires qui contribuent aux
transformations de 1’ordre politique dans les sociétés non occidentales. Les travaux socio-
anthropologiques d’Ali Mazrui (1972), de Francis Akindés (2003), de Claude Meillassoux
(2001), de J.L.. Amselle et d’Elikia Mbokolo (1999), Lisa Wedeen (1998), Schatzberg (2000),
Bossuroy (2006) et Tsai (2007) ont permis de réfléchir sur des objets d’étude axés sur les
individus et les groupes socio-culturels, pourvus d’une rationalité structurelle, permettant de
saisir les formes du politique dans ces sociétés. Des auteurs africains comme Achille
Mbembé (1988 et 2000) et Mahmood Mamdani (1996) ont rétabli 1’importance des facteurs
culturels et de la question identitaire dans la compréhension des phénoménes politiques
contemporains en Afrique. Si Bratton et Rothschild (1992) s’évertuent a déceler les bases

institutionnelles du politique en Afrique, Mbembé et surtout Mamdani ont su rétablir la




33

1égitimité socio-historique des espaces de pouvoir en tant que composant d’analyse des

transformations politiques entre I’Etat et la société:

It is that the specificity of the political in the African experience lies not as much in the
structural defects of a historically organized civil society as in the crystallization of a different
form of power. This is why the point of democratization cannot be just a simple reform of
civil society. It also has to be a dismantling of the mode of rule organized on the basis of
fused power [...] The antidote to a mode of rule that accentuates difference, cannot be to deny
difference but to historicize it (Mamdani, 1996: 296).

Au final, on ne saurait présupposer d’un modeéle prescriptif du politique ou d’une
théorie générale de la gouvernance dans toutes les sociétés africaines. Il est important de
considérer le contexte local, mais il convient surtout d’observer chaque histoire, chaque
milieu et chaque culture politique pour percevoir les spécificités contextuelles et les traits
socio-politiques des sociétés africaines: « [...] there is a historical specificity to the mode of
rule on the African Continent [...] my locus of analysis has been less the mode of
accumulation than the mode of domination » (Mamdani, 1996: 295). Dans ce cadre, ’analyse
culturelle permet de renouveler la réflexion scientifique sur le politique, notamment les

transformations du pouvoir local et institutionnel et les rapports entre Etat et société.

L’analyse de la culture politique est incontournable pour retracer les trajectoires du
politique et les mobilisations identitaires des sociétés en Afrique. Le détour par I’histoire
permet de montrer que la culture politique® reste un construit en constante évolution au sein
de ces sociétés. Réfléchir sur la gouvernance dans la société sénégalaise suggére de s’inscrire
dans la perspective de René Otayek (1997) pour s’intéresser a d’autres registres notamment,
ce qui reléve de I'implicite, de ’affectivité, du symbolique, du religieux, etc. pour s’éloigner

du déterminisme des analyses macropolitiques et de la rigidité des analyses micropolitiques.

Au Sénégal, au cours de ces vingt derniéres années, on a constaté un foisonnement
d’études pluridisciplinaires, s’interrogeant sur les dynamismes, les trajectoires et les relations
entre religieux et politique dans la construction de 1’Etat (Diop et al. 2002) au Sénégal. De

nombreux auteurs, notamment Robinson et Triaud (1997), Coulon (1983) ou encore Donal

 L’expression « cultures politiques » est empruntée 3 René Otayek (1997), pour désigner les
trajectoires historiques et démocratiques des sociétés non occidentales.




34

Cruise O’Brien (2003) se sont penchés sur la question religieuse au Sénégal, en s’efforgant de
redéfinir les trajectoires de I’Etat selon plusieurs approches. Historiens, économistes,
sociologues, politologues et anthropologues tentent de reproduire leurs terrains d’observation
des processus de gouvernance en se focalisant sur la construction de I’Etat au Sénégal. Dans
ce contexte, saisir la recomposition politique suscite la nécessité de concevoir différemment
I’Etat et les réalités socio-politiques au niveau local. L’idée d’Etat-nation exprimée par les
penseurs classiques occidentaux, comme Bodin®* et reprise par [I’institutionnalisme
typologique pour décrire la construction politique en Afrique, place la souveraineté comme
substrat corrélatif permettant 1’unité intégrale des citoyens. Il serait toutefois difficile
d’affirmer ce principe et tenter de I’appliquer dans la réalité politique sénégalaise. En effet, il
y existe un probant décalage entre élites gouvernantes et masses gouvernées qu’on ne saurait
contester lorsqu’on s’attache a expliquer 1’exercice de la gouvernance dans 1’espace national
et local au Sénégal. Cette distance traduit la crise de I’Etat au Sénégal (contestation de son
autorité, souveraineté altérée, incapacité de répondre a la forte demande sociale, etc.) en lien

avec les crises économiques, sociales et politiques récurrentes.

Dans la plupart des travaux” qui se somt intéressés a la gouvernance locale,
I’emphase est mise sur la notion d’Etat, souvent incriminé, soit a cause de son inadaptation
ou de son caractére fortement autoritaire. La remise en cause graduelle de I’Etat est
caractérisée autant dans sa forme (nature de I’Etat-nation) que dans son fonctionnement
(gouvernance). Il en résulte un Etat incapable d’assurer ses missions classiques (garantir
I’unité nationale et la conscience citoyenne) pour ses gouvernés. On évoque une crise
générale de la gouvernance (crise de légitimité, crise des institutions publiques, etc.)
accentuées par les modes criminalisés de gestion des pouvoirs publics (clientélisme,
patrimonialisme, personnalisation du pouvoir, etc.) si fréquemment décrits dans la réflexion

sur I’Etat en Afrique. Cette crise du politique aussi ressentie ailleurs en Afrique) s’exprime de

# Voir Zarka Y. Ch. (1996) qui fait un ouvrage complet sur la pensée de Bodin en politique.

% Dans la réflexion sur I’Etat en Afrique, plusieurs analyses tentent de décrire la nature du
politique en mettant en cause le fonctionnement de I’Etat et son mode de gouvernance et en érigeant
des modéles de « bonnes pratiques » & suivre. Cette conception fonctionnaliste de 1’Etat part du constat
de la criminalisation de I’Etat et de la crise des institutions. (Voir Bayart et al. 1997).




35

maniére particuliére tant au niveau des bases sociologiques de 1'Etat-Nation (territoire,
population, systéme économique, systéme socioculturel) que de ses modes d'intervention
(structures, institutions). Pour beaucoup, cet « Etat importé » (Badie, 1992) ne répond pas
aux aspirations des populations et sa faillite graduelle traduit un écart considérable entre
pouvoir politique et société. Cette crise résiduelle au sein des sphéres politiques révéle selon
les catégorisations institutionnelles, la nature patrimoniale, prédatrice, violente de ’Etat. Tl
en ressort un besoin urgent de comprendre sa dynamique interme, ses formes de
représentations, ainsi que les structures au sein desquelles ses sociétés s'organisent et décident

des modalités de gestion du pouvoir, de répartition des ressources, etc.

C’est cela qui va susciter le regard multidisciplinaire de chercheurs® qui tentent de
lier les phénomenes identitaires (faits religieux) a la construction du politique au Sénégal.
Leurs analyses mettent en évidence la complexité de 1’héritage des élites ayant conduit le
Sénégal a I'indépendance. On a vite compris qu’au Sénégal, pour cemer les modalités
d’exercice, de légitimation et de distribution du pouvoir, il fallait étendre 1’observation aux
autorités religieuses qui détiennent la 1égitimité symbolique au niveau local. On retrouve
ainsi une pluralité d’analyses’’qui érigent un enchevétrement complexe des relations
politiques, économiques, culturelles et sociales entre I’Etat et les confréries au Sénégal.
Toutefois, cette réflexion sur la religion au Sénégal s’est principalement orientée sur
I’influence des confréries musulmanes, surtout dans la construction de I’Etat au Sénégal. La
confrérie mouride a ce titre constitue la thématique d’enquétes privilégiées par les auteurs,
notamment a cause de son poids dans I’espace national et local sénégalais. Lorsque 1’on
étudie les relations entre la société et I’Etat sénégalais, on est encore circonscrit a ’analyse
des procédures d’organisations sociales et des relations socio-politiques de cette communauté

religieuse avec I’Etat. Cette modalité recouvre la quasi-totalit¢ de la littérature post-

%5 On retrouve par exemple : Diop, (1992), Piga (2003), Robinson et Triaud (1997), Coulon
(1983), Cruise O’Brien (2003) et Gueye (2002).

* Diop, M-C (1992), Coulon (1983), O’Brien (1998) ont beaucoup écrit sur le religieux et le
politique au Sénégal, en s’épanchant notamment sur les rapports entre la confrérie mouride et I’Etat au
Sénégal. On peut aussi relever 1’étude de Linda Beck (2001) qui procéde & une analyse des lieux de
pouvoir au Sénégal en mettant I’emphase sur la gouvernance locale & Touba.




36

indépendante et assure une hégémonie confrérique et mouride dans 1’analyse du politique et

du religieux au Sénégal.

Globalement, la réflexion sur le religieux au Sénégal a certes beaucoup évolué avec
des analyses pluridisciplinaires, qui confrontées a une nouvelle réalité accélérée et
imprévisible du politique s’est fortement imprégnée de perspectives sociologiques,
historiques et anthropologiques. Ce qui a permis d’offrir des clefs de lecture intelligibles aux
nouvelles formes hybrides du politique. Méme si elle a permis de renouveler le débat
théorique sur le politique, on peut reprocher a ces analyses d’avoir trop confiné leurs études
dans leur champ disciplinaire, sans avoir eu un regard croisé sur d’autres représentations
(convictions politiques, croyances religieuses, statut social, origines ethniques et
appartenances culturelles) de la société sénégalaise. Méme si elles partagent un méme fonds
culturel, les communautés sénégalaises ne partagent pas toujours les mémes symboles,
normes, valeurs, perceptions ou filiations socio-politiques, ce qui a souvent été mésestimé
dans la réflexion théorique sur le politique au Sénégal. Dans ’analyse, il devient impératif de
mettre en avant d’autres trajectoires du pouvoir religieux pour comprendre la problématique
de la gouvernance et la diversité des formes qu’elle peut prendre au Sénégal. Parmi ces
trajectoires, on peut €voquer la nouvelle tendance des religieux, comme Serigne Béthio
Thioune ou Cheikh Modou Kara Mbacké (de la confrérie mouride), de rejoindre 1’espace
national et transnational, prétendant ouvertement a des fonctions politiques au sein de
1’appareil gouvernemental, revendiquant un statut d’autorité spirituelle et temporelle, méme
s’ils n’appartiennent pas a une filiation consanguine sacrée, captent les mouvements des
exclus sociaux (jeunes, désaxés, femmes, etc.). Ils s’érigent en légataires et plénipotentiaires
de la confrérie qu’ils représentent dans plusieurs espaces (urbains, ruraux). Ces exemples
sont révélateurs des nouvelles tendances observées entre religieux et politiques au Sénégal.
Dans les espaces locaux, quartiers, communes, villages, etc., la gouvernance est en
perpétuelle construction, portée dans ces trajectoires par des structures religieuses de pouvoir,
également en mutation, encore peu traitées dans 1’analyse sur la gouvernance, qui s’est
principalement appesantie sur la perspective institutionnelle (autour de I’Etat et des élites au

pouvoir).




37

L’identité religieuse fait partic des cultures politiques africaines, dont les registres
symboliques se situent aux confins des critéres distinctifs de la démocratie occidentale.
Méme si ’on a souvent imputé a la religion, un caractére dogmatique et un ferment
extrémiste, générant crises et conflits dans l’interaction avec le politique, il convient
dorénavant de prendre le contre-pied de cette lecture persistante pour décrire les processus
socio-historiques qui conduisent a la ré-articulation de ces deux notions (religion et politique)
dans la gouvernance locale au Sénégal. Dans notre thése, nous montrons comment la religion
structure la gouvernance® dans les espaces locaux entre plusieurs acteurs (pouvoirs publics,
chefferies, etc.) ceuvrant dans les collectivités locales. C’est I’idée selon laquelle la religion,
en particulier I’islam de nature confrérique incame au Sénégal, un recours® pour I’Etat et sa
société, surtout dans la «gouvernance de proximitén®®. Au Sénégal, les identités collectives
pénétrent le gouvernement central, assurent la régulation sociale, transforment le politique et
garantissent un mode de gouvernance 1égitime aupres des masses populaires. Réfléchir sur la
gouvernance au Sénégal suggere d’explorer les transformations structurelles et
institutionnelles du pouvoir politique, en tenant compte des bases formelles, informelles,
locales et structurelles des entités étatiques et non-étatiques qui régulent les identités
collectives. C’est ainsi que nous étudions ces collectivités, d’abord pour ce qu’elles sont, sans
raisonner en termes prospectifs, sur la maniére dont le politique doit se réaliser. Il convient au
préalable de mener un apergu historique de la culture et de la religion au Sénégal avant

d’évoquer les apports théoriques de la réflexion sur le politique.

L’approche historique fournit un cadre de référence utile pour comprendre la nature

et les évolutions du pacte social entre les chefs politiques et les chefs religieux dans la

* Dés son implantation au Sénégal vers le X-XI*™ siécle, I’islam a revétu un caractére
politique puisqu’il était d’abord principalement pratiqué par les chefs et notables locaux et qu’ensuite,
il représentait lors de [’époque coloniale, le garant des valeurs traditionnelles (solidarité familiale,
villageoise, respect des ainés, régles morales) contre la culture occidentale étrangére.

# L’Islam s’est imposé comme étant le recours des populations face 4 1’acculturation
occidentale. Les populations se sont réfugiées derriére les leaders religieux qui leur apportaient une
protection tant spirituelle que matérielle en organisant des espaces dans lesquels 1’administration
coloniale n’était plus maftresse.

% Par cette expression, nous tentons de montrer comment la religion constitue un levier de
gouvernance contigué aux collectivités locales au Sénégal.



38

gouvernance locale et nationale. Erigé depuis 1’époque coloniale, la réussite de ce contrat
social dépend du concours des chefferies religicuses dans 1’administration des populations

locales.

1.2.2 La diversité ethno-culturelle du Sénégal

Situg sur la pointe ouest de I’ Afrique, le Sénégal connait une situation géographique
qui lui a permis d’étre trés tot en contact avec le reste du monde. La croyance populaire veut
que le mot Sénégal vienne de la déformation du mot Sunugal (notre pirogue) en wolof,
lorsque les portugais, premiers européens a atteindre les cotes sénégalaises demandérent aux
populations riveraines, le nom du lieu ou ils venaient d’accoster. Toutefois, d’autres auteurs
affirment d’autres théories. Ainsi, Thiam (2010 : 31) rappelle que les plus anciens documents
parlant du Sénégal proviennent des historiens et géographes arabes du Moyen Age tels
qu’Abdallah El Bekri (1094), Tbn Kaldun (1332-1406). Ces auteurs mentionnent les mots
Sunghéna et Sanhdja (tribus berbéres venues du Sud-Ouest de la Mauritanie), dont la
déformation est a 1’origine du mot Sénégal. Sur le plan géographique, le pays est bordé par
I’ Atlantique a 1’Ouest et par les iles du Cap-Vert. Les autres pays limitrophes sont le Mali (&
’est), la Mauritanie (au nord et a I’est). La Gambie forme une enclave de 300 km au Sud-
ouest. La population répartie sur une superficie de 196.192 km’ est estimée & plus de 12
millions d’habitants, dont prés du quart réside dans 1’agglomération dakaroise (ANSD,
consulté le 20 décembre 2010). A I’instar de bon nombre de pays d’Afrique, le Sénégal est
caractérisé par la diversité linguistique et culturelle, issue de trois grandes civilisations : la
négro-africaine, l'arabo-islamique et I’occidentale frangaise. Sur le dossier consacré au
Sénégal, (Trésor de la langue frangaise du Québec, consulté le 21 décembre 2010), on décrit
les apports de ces trois civilisations au Sénégal. La civilisation négro-africaine fut transmise
par les nombreuses langues nationales, dont le wolof, le peul, le sérére, le diola, le malinké et
le soninké. La civilisation arabo-islamique, débutée vers le X™ siécle, a amené une langue
de culte et un systéme normatif fondé sur une religion unificatrice, apportée par le commerce

(islam). Quant a la civilisation occidentale frangaise, elle est arrivée avec 1’esclavage et la




39

colonisation et s’est infiltréc avec sa langue, la religion chrétienne, son administration, son

idéologie philosophico-politique et juridique. (TLFQ, consulté le 29 décembre 2010).

Le Sénégal se caractérise aussi par sa diversit¢ ethnique. Sclon les estimations de
I’ Agence Nationale de la Statistique et de la Démographic (ANSD, consulté le 20 décembre
2010), I’ethnie wolof représente prés de la moitié de la population (49%). Les Peuls®’
(Toucouleurs et Fulbés) forment 19%, les Séréres® (14%), les Diolas, qu’on retrouve
majoritairement au Sud du pays sont pres de (7%). Les autres ethnies (Sarakolés, Malinkés,
etc.) constituent 5% et le reste de la population est formée par les étrangers (6%, parmi
lesquels, on retrouve des frangais, des libanais et les ressortissants des pays limitrophes,). Si
le frangais est la langue officielle, le wolof ** est la langue la plus parlée, offrant une forme
d’unité linguistique dans le pays, malgré la diversité ethnique. L’autre facteur qui peut
caractériser 1'unité culturelle du Sénégal est religieux. En effet, si le christianisme
(majoritairement catholique) est la deuxiéme religion du Sénégal (5%), la population
sénégalaise est estimée a 95% musulmane, selon 1I’ANSD (2010). L’islam présente un
ensemble de pratiques et préceptes moraux étroitement liés aux activités commerciales,
propices a I’islamisation des peuples du Sénégal. Dés le X*™ siccle, la religion musulmane
s’est intégrée au Sénégal, notamment grace a sa fonction de protection sociale. On peut
relever 'importance du 3°™ pilier de I'islam, la Zakar ou ’auméne légale, accordée aux

pauvres et aux voyageurs. Elle aide & sanctionner et a contrdler les rapports commerciaux

entre plusieurs groupes ethniques, autour d’une idéologie unificatrice favorable & la sécurité

*! Ce groupe de trois ethnies qu’on retrouve également dans les pays limitrophes (Mali,
Mauritanie, Guinée, etc.) rassemble la population du nord du Sénégal, o ils sont majoritaires.

2 Les Séréres, surtout présents dans le Centre-Ouest (Sine-Saloum, région de Kaolack et
Fatick) ont occupé des postes importants dans la fonction publique nationale dans la période post-
coloniale. Constituant la premiére communauté chrétienne du Sénégal, (religion apportée par les
colons au XIX “* siecle), ils furent parmi les plus instruits, étant diplomés des écoles privées
catholiques, fondées par 1’église. L’administration postcoloniale s’est appuyée sur ces écoles pour
développer le secteur éducatif au Sénégal. Voir TLFQ, consulté le 29 décembre 2010.

% Le wolof (groupe ethnique et linguistique) est parlé par les populations wolofs et non
wolofs au Sénégal. Langue qui s’est imposée bien avant le frangais, elle fait figure de langue nationale
et méme sous-régionale, puisqu’elle est ¢galement parlée en Gambie, en Mauritanie ¢t une partic du
Mali. La langue connait une expansion culturelle du fait de son unité et par son usage régulier, du fait
de son caractére commercial.




40

et au crédit (deux conditions nécessaires a l’existence des relations marchandes entre
partenaires, selon Ousmane Badiane (1992 :07). Si les religions traditionnelles sont toujours
pratiquées (par certaines ethnies Mankagnes, Mandjaks, etc.), elles sont également présentes
dans le quotidien sénégalais, sous diverses formes (ports d’amulettes, recours aux marabouts-
féticheurs, usage du totémisme, de la sorcellerie, etc.). Autant les musulmans que les
chrétiens ont fréquemment recours a ces croyances traditionnelles, craignent ou vénérent les
pouvoirs réels ou supposées des forces de la nature (A. Ndiaye, 2008 : 63). L’histoire
politique du Sénégal permet de montrer comment 1’islam s’est posé comme une tentative de
réponse aux crises multiformes du pays. Pour micux le comprendre, il faut d’ores et déja,

donner un bref apergu de cette histoire politique.

1.2.3 L’histoire des régimes politiques du Sénégal

Vers la fin du XIX*™ siécle, les royaumes précoloniaux (Sine, Saloum, Baol, Cayor,
etc.) qui avaient structuré le paysage politique sénégalais tombérent sous le joug du
colonialisme. La France administre le Sénégal jusqu’a I’indépendance le 04 avril 1960, ot un
transfert de pouvoir est convenu entre la métropole coloniale et la Fédération du Mali
(composé du Mali et du Sénégal, en 1959). Si I'indépendance est officicllement déclarée le
20 juin 1960, la fédération sera dissoute quelques mois plus tard (20 aoit 1960), en partie a
cause de la mésentente entre ses deux représentants (Léopold Senghor du Sénégal et Modibo
Keita du Mali).

Doté d’une constitution laique et d’un régime parlementaire, le Sénégal sera
gouverné par Senghor, le « président-poéte » de 1960 a 1980,-année ou il démissionne pour
remettre les rénes du pouvoir, a son premier ministre, Abdou Diouf qui lui succéde de 1981 a
2000. Senghor est victorieux lors de la premiére élection présidentielle de 1963 et fut réélu en
février 1968, en 1973 et en 1978. Il fonde son pouvoir sur un régime a parti unique (Parti
socialiste). Si des troubles sociaux éclatent en mai 1968 et en 1969, (gréve des étudiants),
Senghor crée le poste de premier ministre et le multipartisme est progressivement adopté.
Lorsqu’il démissionne en 1980, il devint I'un des premiers dirigeants de I’Afrique

contemporaine a prendre sa retraite de son libre arbitre. Voir G. Hesseling (1985 : 59). Formé




41

par Senghor, le président Diouf consolide le pluralisme politique (multipartisme, grandes
réformes politiques ; économiques et culturelles, élargissement diplomatique, etc.) pendant
prés de deux décennies. 1l assure la présidence de 1981 a 2000. Il sera réélu en 1983, 1988 et
en 1993 pour un mandat de 7 ans. Le Sénégal connait une intensification de la lutte armée
dans le Sud du pays, avec le Mouvement des forces démocratiques de Casamance (MFDC)
qui réclame l’indépendance de la Casamance, région sénégalaise, riche en ressources
agricoles. Si Diouf bénéficie du soutien des confréries religicuses (mourides et tidjanes,
notamment), son gouvernement n’arrive pas a contréler 1’évolution politique et sociale du
pays (€émeutes post-électorales de 1988, agitations estudiantines des années 1990, vague
d’emprisonnements des opposants politiques, crise frontaliére avec la Mauritanie, etc.). (M.
Diouf, 2001). Son régime s’essouffle progressivement jusqu’en 2000, date a laquelle son long
opposant politique, Abdoulaye Wade, qui a bati son mouvement politique sur le théme du
changement social (SOPI) devient le chef de file de I’alternance tant souhaitée par les
électeurs sénégalais. Elu président de la République (2000-), Abdoulaye Wade bitit sa
1égitimité sociale sur ce slogan de changement social et sur le pouvoir de la confrérie
mouride. A la téte du Parti démocratique sénégalais (PDS), il cristallisa les espoirs d'une
population majoritairement désireuse de changement, aprés le régne de quarante ans du Parti
socialiste. Si le conflit en Casamance perdure malgré la signature d’un accord de paix, en
décembre 2004, entre le MFDC et le gouvernement, le régne d’Abdoulaye Wade se
caractérise par une tragédie nationale, le 26 septembre 2002. Le navire qui rallie Dakar &
Ziguinchor sombre a la mer, emportant prés de 2000 personnes. Si la responsabilité de 1’Etat
sénégalais (notamment celle des responsables politiques* a la téte du Ministére de I’intérieur,
des Transports ou de la primature) est en jeu, aucune sanction pénale ne sera prise a
I’encontre de ces responsables, accusés d’avoir trop tardé a prendre des décisions pour
faciliter le secours des victimes. Malgré cette crise, le président Wade sera réélu lors de
I’élection présidentielle de 2007 (pour un mandat de 5 ans), avec une opposition politique
tiraillée et en déroute. Depuis 2000, Wade a nommé 6 premiers ministres, donnant
I’impression d’un gouvernement en crise de légitimité permanente. Méme s’il affiche

ouvertement son allégeance avec la confrérie mouride, les crises socio-économiques causées

3 C’est le cas de Mame Madior Boye (premiére femme 4 étre premier ministre au Sénégal) 3 qui on a
reproché un manque d’expérience et de leadership dans la gestion de cette crise.
€p P P g



42

par un ralentissement de la croissance, la vague illégale de migrations des jeunes sénégalais,
’inflation, les coupures d’électricité, une vague de contestations sociales affaiblissent
fortement son pouvoir politique (M. Niang, 2006). En vertu de la constitution de 2001 et d’'un
amendement constitutionnel en 2008, qui fixe désormais le mandat présidentiel de 5 4 7 ans,
le président Wade souhaite se représenter lors des élections de 2012. Cependant, son dge
avancé (86 ans) fait particulierement débat, alors méme que son fils, Karim Wade aspire

sclon plusieurs, a sa succession a la téte du pays.

Au terme de ce rappel historique, on peut constater le fait qu’au Sénégal, depuis
1’époque coloniale, les entités institutionnelles, en quéte permanente de 1égitimité sociale sont
souvent contraintes de s’allier & des confréries religieuses (mourides, tidjanes, etc.) pour
réellement s’intégrer dans le local. Aux logiques de compromission se sont succédé diverses
sociabilités (qui vont des stratégies de maintien de pouvoir aux différentes alliances
d’intéréts) pour la mobilisation populaire, la 1égitimité sociale et la régulation politique dans

les collectivités locales au Sénégal.




43

CHAPITRE I

APPORTS THEORIQUES D’UNE REFLEXION SUR LA GOUVERNANCE AU SENEGAL

Dans ce chapitre, nous insistons sur les apports théoriques de la construction sociale du
politique pour déchiffrer les diverses formes de gouvernance au Sénégal. Pour ce faire, nous
dégageons deux acceptions théoriques qui permettent d’aborder le politique sans reproduire
Iessentialisme des approches macropolitiques ou 1’orthodoxie empirique des approches

micropolitiques sur les espaces de pouvoir.

La premiére acceptions’inspire de la pensée constructiviste de Bourdieu; nous
développons I’idée selon laquelle le politique est d’abord 1’objet de constructions sociales et de
représentations symboliques. Dans le contexte du Sénégal, cet aspect demeure fondamental pour
saisir les représentations et manifestations du pouvoir politique (Bourdieu, 1987, Otayek, 1997).
Nous mettons I’accent sur les constructions sociales et symboliques de ce pouvoir, qui, au
Sénégal, s’édifie et se transforme, au sein d’espaces religieux. La diversité de ces espaces impose
la nécessité de modifier la lecture rigide du politique pour infirmer 1’idée selon laquelle, il serait
un mode de construction exclusivement institutionnelle. A contrario, nous préférons insister sur
les processus de la socialisation politique et formuler 1’idée que le politique est tributaire des

représentations symboliques forgées par des structures identitaires dans divers espaces locaux.




44

C’est ainsi que nous adoptons une deuxiéme acception qui consiste en une approche
« locale »* du politique, laquelle associe la construction socio-politique a la réalité sociologique
observée. Cette approche consiste a inscrire notre réflexion sur le local pour restituer au mieux les
différents miveaux, les pratiques et stratégies des groupes locaux et institutions nationales, pour
’accés au pouvoir et aux ressources matérielles, symboliques et relationnelles. Cette approche
différe des analyses micropolitiques en ce qu’elle met surtout [’accent sur la pluralité des espaces
identitaires qui participent a la construction du politique dans les collectivités locales. Au
Sénégal, le politique est €difié et modifié dans des lieux sacrés, véritables centres de pouvoir et
contrdlés par des communautés religieuses qui s’impliquent dans la gouvernance.*® Pour saisir cet
aspect, il importe de bien définir les notions d’espace, de territoire et d’interaction pour
comprendre comment s’articulent les relations entre pouvoirs politiques et religieux dans le local.
Nous préférons insister sur les processus d’interaction plutét que d’évoquer uniquement la notion
d’acteur pour mettre ’emphase sur les mécanismes incluant autant individus et groupes dans la

construction de la gouvernance au Sénégal.

Méme si plusieurs auteurs se sont questionnés sur ces relations, trés peu ont entrepris des
démarches transversales offrant une diversité des regards analytiques des espaces de pouvoir. La
plupart élaborent des études monographiques exclusives a des personnages religieux, des grandes
villes sacrées, des branches confrériques, des rapports entre ’Etat et les autorités maraboutiques
sans chercher a aborder ces relations au sein de plusieurs espaces. Ainsi, on ne niera certainement
pas la tentation qui se préte a tout observateur qui étudie le religieux au Sénégal de s’intéresser
presque naturellement aux grands foyers-religieux que constituent Touba ou Tivaouane. Il
importe néanmoins de décrire les rapports entre religieux et politique dans d’autres spheres de
gouvernance au Sénégal. C’est de la sorte qu’il est possible de dépasser le monolithisme
empirique ou les simples tentatives d’explication du pouvoir religieux au Sénégal. Notre
perspective théorique est contigu€ a celle d’Otayek (1997) qui réfléchit a la capacité des acteurs
sociaux, a construire des formes d’organisation qui agissent au niveau politique, économique et

social et fournissent dans le méme temps des systémes de sens (représentations, idéologies,

% 11 s’agit d’une approche telle que mentionnée par Bourdin (2005) de « local-level politics » qui
est utilisée dans le souci d’occuper I’espace laissé vacant par une anthropologic gagnée par la
«déconstruction » et une science politique encore trop peu « anthropologique ».

* Les ouvrages de Diop, M-C (1992), Coulon (1983), O’Brien (1998) montrent notamment les
liens étroits entre les autorités religieuses mourides et les représentants du pouvoir d’Etat (Senghor et
Diouf) au Sénégal.




45

projets de société) dans plusieurs collectivités locales. Otayek s’efforce de restituer 1’originalité
historique et la diversité des lieux de pouvoir dans I’analyse des structures identitaires, au niveau
local. Ce regard croisé est indispensable a I’étude du pouvoir dans les foyers-religieux et suggére

I'inclusion d’acteurs sociaux dans la recherche empirique du politique.

2.1 Relations sociales et analyse politique

Nous privilégions la démarche historique de Dahou (2004) qui met I’accent sur I’histoire
des relations et non celle des institutions : « I’historien invite a se dessaisir du tropisme qui
consiste a se focaliser sur les institutions et montre que les évolutions politiques sont davantage
tributaires des relations sociales que des modes de gouvernement » (Dahou, 2005 : 110). Les
théoriciens de I’institutionnalisme historique estiment que la science politique détient son objet
propre, qui se manifeste lorsque la « forme » du politique se détache du « fond » des relations
sociales, lorsque le politique se distingue du social dans 1’analyse. Cette conception met
I’emphase sur les pratiques institutionnelles promus par des auteurs classiques comme Durkheim
(1912) et Weber (1996) pour qui le politique est visible exclusivement dans les sphéres des

institutions et de I’Etat (origines, territoires, formes hiérarchiques, etc.).

En revanche, s’il est commun de considérer que les objets déterminent notre conduite, il
convient de dire que la pratique détermine d’abord les objets ; c’est ainsi qu’on sera en mesure de
se départir d’une vision stato-centrée pour s’appesantir sur la maniére dont les relations sociales
engendrent le politique. La démarche constructiviste permet de comprendre les relations
imbriquées entre acteurs politiques et collectivités locales. Elle permet de mettre en avant des
schémes et variables (normes, symboles, images, etc.) souvent ignorés dans la réflexion

théorique, qui peuvent saisir la réalité d’un monde social en mutation :

[...] dans le cadre de l'interaction humaine, toute réalité est socialement construite. Les étres
humains [...] sont porteurs de différentes conceptions de leur place dans un monde social en
mutation constante; ils €laborent des images collectives de leurs intéréts et des options qui
s’offrent a eux; ils attribuent un sens partagé aux conséquences de certaines actions; ils
développent des pratiques représentationnelles qui leur permettent de dire “ce qu’est le monde et
comment il fonctionne ” [...] (Macleod et O’Meara, 2007 : 184).

Dans notre volonté de saisir les structures sociales qui édifient le politique au Sénégal, la

notion de capital social, telle que l’exprime Bourdieu permet d’analyser les situations




46

contextuelles et structurelles dans le champ des agents sociaux’’ pour le contrdle de sphéres
d’influence : « la lutte permanente a 1’intérieur du champ est le moteur du champ. [...] il n’y a
aucune antinomie entre structure et histoire. [...] La structure du champ [...] est aussi le principe
de sa dynamique» (Bourdieu, 1987 : 200). Cette maniére de conceptualiser le politique en termes
de construction sociale permet d’inclure plusieurs acteurs et niveaux de pouvoir dans la
gouvernance. Nous chercherons & montrer dans les prochaines sections de ce chapitre, la pluralité
de ces constructions sociales (identitaires, locales) du politique. En nous intéressant a cette
diversit¢ de constructions conceptuelles, nous seronsa méme de saisir les contours de la

gouvernance au Sénégal.

2.1.1. Le capital social

Nous définissons le capital social a I’instar de Bourdieu comme :

L’ensemble des ressources actuelles ou potentielles qui sont liées a la possession d’un réseau
durable de relations plus ou moins institutionnalisées d’interconnaissance [...], & ’appartenance a
un groupe, comme ensemble d’agents qui ne sont pas seulement dotés de propriétés communes
[...] mais sont aussi unis par des liaisons permanentes et utiles. (Bourdieu, 1983 : 249)

En vertu de cette définition, nous préférons insister sur le caractére « relationnel » de
cette notion qui permet de restituer les rapports de pouvoir et le niveau des relations qui existent
entre les acteurs qui disposent de liens durables au sein d’un groupe bien défini. 1l permet
d’éclairer le débat sur les positions de pouvoir en présentant la construction sociale de celles-ci et
leur continuité. En effet, la notion met en relief les détenteurs du pouvoir qui obtiennent une
Iégitimité politique et sociale, de par leur position hiérarchique au sein de la société, mais surtout
de par leur capacité & générer et redistribuer les ressources au sein de cette société. Le capital de
ces tenants du pouvoir se manifeste, soit comme légataires ou plénipotentiaires de la collectivité,
soit comme « peres de famille » devant assumer la responsabilité d’accéder et de redistribuer les
ressources dont ils disposent. Cette notion de capital social revét un caractére important dans le
cadre des pratiques de socialisation politique des confréries religieuses au Sénégal. Dans la
culture sénégalaise, outre le respect, le role de « pére de famille» ou « de la communauté » est

généralement attribué au nom de Baye qu’on retrouve dans plusieurs surnoms donnés aux

%7 Tel que ’évoque Dahou (2005), la notion d’agents permet d’inclure 1’ensemble des acteurs qui
interagissent dans une réalit¢é donnée ; la notion de champ associe les lieux ou les principaux agents
sociaux, détenteurs d’un quelconque type de pouvoir, se mesurent, rivalisent, et interférent.




a7

fondateurs des confréries religieuses au Sénégal, notamment chez les Tidjanes-Niassénes :
Cheikh Ibrahima Niasse, sumommé Baye Niasse et chez les Layennes : Seydina Limamou Laye
pour Baye Laye. Ces chefs implantés historiquement au sein de leur foyer religieux disposent
d’un pouvoir symbolique auprés de la masse locale qui rejoint son espace de gouvernance -
terreau social et politique- pour y conforter ses aspirations en termes de ressources (sociales et

économiques, notamment).

La notion de capital social est surtout observable dans le local ou s’édifie la construction

sociale du politique entre acteurs institutionnels et acteurs sociaux :

[...] les histoires locales sont révélatrices de I’inachévement des dynamiques institutionnelles [...]
toujours soumis aux relations en constante €volution des agents. L’identité est forgée en groupe et
les institutions définissent 1’appartenance et les fagons de se comporter et elle puise son substrat
dans le jeu politique des institutions et des interactions des acteurs dans le monde social (Dahou,
2002 : 500).

Dans son ouvrage sur la parenté et le politique, Dahou (2004) utilise le capital social pour
observer les rapports de pouvoir dans les sociétés du Delta du Fleuve au Sénégal. Nous
empruntons une démarche équivalente pour saisir dans trois sphéres religieuses les relations entre
acteurs qui détiennent un pouvoir d’intervention et de décision aupres des collectivités locales de
Touba, Médina Baye et Cambéréne. Le capital social permet d’observer les relations
pluridimensionnelles entre acteurs institutionnels et locaux en associant les espaces politiques et
sociaux. Si Dahou (2004) utilise cette notion a l’instar de Bourdieu (1994) pour révéler
I’importance de la structure et des liens sociaux qui favorisent I’appartenance a un groupe, il met
aussi I’emphase sur 1’action collective qui permet de renforcer les rapports de confiance et de
réciprocité au sein du groupe. En effet, en observant les dynamiques des jeunes et des villageois
dans le local au Nord du Sénégal, Dahou (2004 : 246) associe la position stratégique d’un acteur
au sein du groupe par rapport a sa capacité d’intégrer des réseaux de connaissance (cercles
politiques, économiques, culturels, etc.) et par sa capacité de maitriser, de mobiliser et de
redistribuer des ressources (économiques ou symboliques) dans le groupe. L’action collective
permet en fait de vérifier les capacités des individus ou groupes les plus influents par 1’'usage de
normes ou symboles reconnus de tous. Cette reconnaissance est le fruit des histoires et des
comportements des groupes dans leur localité. La capacité d’agir au sein des groupes sociaux est
aussi liée au statut (souvent symbolique) de ces groupes ou individus dans leur localité. C’est
précisément sur ces aspects que nous fondons notre recherche empirique. Dans les localités de
Touba, Médina Baye et Cambéréne, nous observons comment le pouvoir des acteurs locaux

(chefferies et associations religieuses) se traduit par le contrble des ressources symboliques et




48

matérielles. Pour y cemer les modalités d’exercice, de Iégitimation et de distribution de ce
pouvoir, il est essentiel d’étendre I’observation au sens que revét le local et a I'usage qu’en font

les acteurs qui y détiennent un statut symbolique.

Cousin et Chauvin (2010 : 111) dans leur étude mettent aussi en évidence la maniére dont
la représentation du capital social contribue & sa réalité. En s’intéressant a la dimension
symbolique du capital social dans les clubs bourgeois des métropoles européennes (Rotary Club
de Milan), ils font apparaitre la pertinence du concept dans 1’analyse relationnelle du pouvoir.
Cette pertinence découle de la valeur distinctive de la forme sous laquelle le capital social se
présente et des catégories symboliques qui accompagnent ses usages. Elle suggere que le débat
sociologique sur le capital social doit prendre en compte les critéres de distinction (histoire,
composition sociale, organisation spécifique de chaque cas étudié) pour définir son objet, qui est
souvent inhérent au contexte local. Cela permet d’évoquer les similitudes et les différences entre
les mécanismes qui constituent et reproduisent ce capital social. Cela permet aussi de saisir les
types de rapports entre individus, groupes ou institutions et les différentes fagons dont ils se
percoivent comme des ressources pour l’action collective (a travers la constitution et le
renforcement des liens sociaux). Au Sénégal, I’appartenance a la confiérie religieuse permet aux
chefs de ces confréries, qui disposent également de réseaux batis sur des liens de solidarité
(normes, comportements et principes collectifs), d’exercer un contréle normatif et d’agir en toute
légitimité au sein de ces réseaux. Dans ce registre, le capital social intégre des référents
symboliques qui permettent la reconnaissance, la confiance et des liens de dépendance entre

membres d’un méme réseau.

Si nombre de chercheurs ont adopté 1I’approche macropolitique pour décrire I’émergence
du politique dans les sphéres institutionnelles, certains comme Alain Bourdin (2000 : 20)
évoquent le local comme lieu de la diversité analytique pour appréhender le politique. Le local, a
travers ses multiples configurations territoriales, (quartiers, villages, communes, etc.) constitue
I’espace ou le capital social est constitu¢ et renforcé dans un mouvement constant de
recomposition. Dans notre étude, nous distinguons les compétences dites formelles, celles qui
sont exercées par les €lus locaux (maires, présidents de communautés rurales, chefs de quartier,
etc.) des compétences dites informelles, celles des chefs religieux, chefs de village, responsables
d’associations locales, disciples, efc. pour comprendre la mani¢re dont est constitué ce capital
dans le local. Il est important d’atteindre la diversité en interrogeant des acteurs provenant de la
sphere politique, religieuse et associative. Cela nous permet d’analyser les normes, attitudes et

stratégies d’actions de ces acteurs lors d’événements favorisant la régulation symbolique.




49

2.2.  Les apports théoriques et conceptuels de la gouvernance

La gouvernance, nous |’entendons au méme titre que Pierre Calame et André Talmant
(1997 : 19) qui la pergoivent comme : «la capacité des sociétés humaines a se doter de systémes
de représentation, d’institutions, de processus, de corps sociaux, pour se gérer elles-mémes dans
un mouvement volontaire ». Il s’agit d’identifier les systémes qui permettent 1’organisation
autonome, I’auto-gestion ct I’adaptation, en entités institutionnelles et sociales bien ancrées. C’est
en retragant la nature et le pouvoir de ces systémes de représentation (formes et portée des
identités religieuses) au sein de la société sénégalaise que 1’on sera en mesure de saisir les modes

d’organisation autonome de cette société.

La gouvernance est une notion qui connait aujourd’hui une grande effervescence, du fait
de son aptitude a Eétre utilisée dans plusieurs domaines, notamment pour saisir les mutations
sociales, politiques, institutionnelles, économiques des spheres publique et privée, qui traversent
des crises de légitimité ou des problémes d'organisation. On I’affuble de qualificatifs pour
désigner plusieurs cadres d’action (gouvernance locale, urbaine, mondiale, multi-niveaux,
d’entreprise, universitaire, etc.). Cette polysémie du concept renvoie a des débats

épistémologiques sur I’usage de la notion de gouvernance (Baron, 2003 : 329).

Si le terme est issu du domaine économique® au milieu des années 1950, il a fait son
apparition vers les années 1980 dans les relations internationales, avec I’emploi de la « bonne
gouvernance » par les institutions financiéres internationales pour définir les critéres d’une
« bonne » administration publique dans les pays soumis a des PAS. Ceux-ci, pour étre financés,
doivent suivre le principe trés «global » de la « bonne gouvernance », que I’on peut résumer par

la trilogie décentralisation/démocratie locale/partenariat entre acteurs publics et privés.

La gouvernance n’a jamais fait objet de définition précise dans le contexte des

politiques de développement. Cette notion de «bonne » gouvemance traduit 1’approche

*% Holec et Brunet-Jolivald (1999 : 09) rappellent que le terme de gouvernance a été importé du
monde de ’entreprise pour désigner des modes de coordination et de partenariat différents du marché mis
en ceuvre au niveau du pouvoir politique. A la fin des années 80, la notion est importée dans les sciences
politiques anglaises a ’occasion du financement par le gouvernement d’un programme de recherche sur le
théme de la recomposition du pouvoir local.




50

utilitaire® ayant dominé les sciences sociales américaines d’inspiration fonctionnaliste, initiant
une vision pragmatique et technocratique des relations sociales et retranscrite dans le discours des
agences multilatérales de financement dont la Banque Mondiale : « [...] la vulgate de la Banque
Mondiale est un catéchisme économique, comme le suggére la propension des catéchistes a
utiliser des adjectifs normatifs comme “bon” ou “mauvais”, volontés de “faire le bien” ou de

“développer” » (Hibou, 1998 : 112).

La notion est en fait utilisée de fagon normative par les organismes de préts
internationaux pour désigner les institutions, les pratiques et les normes politiques nécessaires -
en théorie- 4 la croissance et au développement économique des pays emprunteurs. La
conditionnalité politique (bonne gouvernance) associée au développement économique, social et
politique des pays d’Afrique est devenue une thématique privilégiée des organismes de
financement extérieur: « la réforme des institutions est considérée comme une précondition pour
garantir le succes des réformes économiques qui suppose une transformation radicale du role de
I’Etat » (Campbell, 2000 : 29). On consideére 1’Etat au ceeur de I’analyse comme une structure
institutionnelle, rationalisée et appropriée a 1’état de droit. Les Etats africains capables de
favoriser le développement sont ceux qui assurent la démocratie, par le maintien de leur structure
institutionnelle circonscrite a 1’exercice de fonctions régaliennes universelles. Ils assurent des
mécanismes “efficaces” de désengagement (décentralisation, libre concurrence, initiative privée)
permettant le développement (efficacité, transparence, responsabilité) : nouveaux termes qui
traduisent la gouvernance des sociétés développées et démocratiques et la vision néolibérale du
développement (gouvernance mondiale). On peut déplorer 1’usage normatif de la gouvernance
associé au processus de développement. Toutefois, la gouvernance comme objet d’analyse permet
de saisir une pluralité de compétences en interactions (institutions publiques, collectivités locales,

groupements associatifs, privés) qui participent a la prise de décision et a la régulation du local.

Au niveau conceptuel, on peut relever I’ambiguité des recherches sur la gouvernance qui
oscillent entre conceptualisation et opérationnalisation. On pourrait s’interroger a un niveau

temporel : est-ce que la gouvernance serait de nature a expliquer toute forme de coordination dans

% Dans les rapports de la Banque Mondiale (notamment celui de 1997 sur I’Etat dans un monde en
mutation), les conditions politiques de développement sont désormais analysées: (Iégitimité, état de droit,
administration de la justice, droits de I’homme, participation populaire, libert¢ syndicale et de la presse,
mouvements de la société civile), autant de prédispositions qui doivent désormais assurer la réussite des
réformes économiques et mener vers le développement durable des pays du Tiers-Monde.



51

le temps ou a se focaliser sur un moment particulier ? Pour Stocker (1998 : 19), parler de
gouvernance permet d’analyser des formes spécifiques de coordination qui ont marqué différentes
périodes de I’histoire. Nous abondons dans le méme sens que Baron (2003 : 330) car il existe a la
fois des approches normatives qui visent a élaborer des critéres de « bonne gouvernance » et des
approches plus scientifiques qui abordent la gouvernance a partir du concept de « rationalité
procédurale » ; concept faisant référence aux analyses dynamiques en termes de processus et de

dynamiques institutionnelles.

La gouvernance dans les études sociologiques permet de faire intervenir un ensemble
complexe d’institutions et d’acteurs qui n’appartiennent pas tous a la sphére institutionnelle. Nous
partageons la lecture qu’en font Holec et Brunet-Jolivald (1999) dans leur dossier sur la
gouvernance. Ces auteures expliquent comment la réflexion sur la gouvernance fait intervenir les
transformations liées a I’action collective et a 1’interdépendance des pouvoirs associés a cette
action. La gestion des affaires publiques repose sur un processus d’interaction/négociation entre
acteurs de toute nature, dont les institutions publiques. Ces acteurs s’associent, mettent en
commun leurs ressources, leur expertise, leurs capacités et leurs projets afin de créer des
coalitions d’action fondée sur le partage des responsabilités. Cette interaction est rendue
nécessaire par le fait qu’aucun acteur ne dispose des connaissances et des moyens nécessaires
pour s’attaquer seul aux problémes. Nous nous rapprochons de la définition de Jean Leca : « La
gouvernance consiste [...] dans I’interaction d’une pluralité d’acteurs gouvernants qui ne sont pas
tous étatiques ni méme publics » (Leca, 1996 : 339). La gouvernance implique donc la
participation, la régulation et la coordination. Son intérét réside dans sa capacité a rendre compte
des régulations, des processus politiques et sociaux permettant 1’élaboration des projets collectifs
(Le Gales, 1995).

S’il convient de noter que les analyses macropolitiques et micropolitiques ont mis en
lumiére la nécessité de renouveler la réflexion sur le politique, il est utile de dire qu’il y a encore
peu d’écrits sur les espaces locaux de pouvoir. C’est pourquoi dans notre étude, nous nous
efforcons de donner un contenu approprié a cette gouvernance locale au Sénégal. Celle-ci ne
devrait pas étre définie par référence aux paramétres de gestion de 1’Etat importé mais plus par
référence aux dynamiques internes existantes dans les communautés locales. Il est nécessaire
d’insister sur ce principe, pour saisir les moments de rupture et d’évolution politique au Sénégal.
Comme I’évoquent, Holec et Brunet-Jolivald (1999 : 12), en associant la sociologie politique a la
réflexion de la gouvernance, on passe des questions d’efficacité des modes de gestion publique

développées par les économistes institutionnels, a la nature et a la transformation du pouvoir au




52

sein des territoires. C’est en cela que 1’analyse de la gouvernance est utile puisqu’elle permet
d’introduire la notion de pouvoir dans 1’analyse des évolutions politiques, tout en mettant en lien
les relations entre acteurs institutionnels, sociaux, locaux, etc. qui interagissent dans 1’espace du
politique. Dés lors, nous abondons dans le méme sens que Sierra et Lewis (2009), qui trouvent
plus pertinent d’établir une réflexion sociologique et empirique du processus de gouvernance
pour cerner le contexte d’émergence et d’évolution de 1’espace politique. Dans le choix de Sierra
et Lewis (2009) de ne pas concevoir la gouvernance comme une notion, un concept ou un
paradigme mais plus comme un objet d’analyse, nous voyons une utilité  ’étudier comme un
processus. Ce faisant, on peut mettre ’emphase sur les évolutions et les dynamiques socio-
politiques caractérisant son contexte d’application. Ce qui permet de ne pas tomber dans 1’écueil
de la normativité et d’étudier les modes d’organisation et de redistribution du pouvoir dans les

espaces ciblés.

En somme, évoquer la gouvernance dans notre étude nous améne a considérer 1’ensemble
des acteurs locaux et institutionnels qui contribuent & produire et & réguler des espaces de pouvoir
au sein des collectivités locales. Au Sénégal, la réalité de la gouvernance est traduite au travers de
ses acteurs (groupes religieux, pouvoirs publics, associations de jeunes, etc.), de ses événements
(pelerinages, cérémonies religieuses, meetings, etc.) et de ses espaces (commune, quartier,
communauté d’arrondissement). Dans nos prochaines sections, nous montrons comment la réalité
sociale de la gouvernance est érigée dans un cadre symbolique. C’est pourquoi nous n’étudions
pas la gouvernance comme un processus homogene mais comme un ensemble d’éléments qui
permettent de rendre compte de I’hétérogénéité des processus et des acteurs qui interagissent dans
le local. Elle permet de privilégier autant les espaces urbains que ruraux et documenter les
communautés religieuses les plus importantes et celles moins connues au Sénégal. Elle nous aide
a mieux pénétrer les lieux ou s’observent les dynamiques de recomposition, encore peu traités

dans la réflexion scientifique sur le politique.

Privilégier la gouvernance comme un cadre d’analyse en comparant les principales
communautés religieuses permet déja de se dissocier de I’idée généralement énoncée, selon
laquelle la localité¢ (souvent retracée pour traduire la vitalité économique et politique de la
communauté mouride) serait un trait déterminant et exclusif du pouvoir religieux. La mobilité des
acteurs religieux dans plusieurs espaces transcendant la localité oblige une approche diversifiée
qui ne tient pas uniquement compte des territoires ou s’est constitué le pouvoir sacré, (capitales
religieuses de Touba pour les mourides, de Médina Baye pour les Tidjanes-Niassénes, de

Ndiassane pour les Khadrs, ou de Tivaouane pour les Tidjanes, etc.). Cette mobilité permanente




53

des réseaux confrériques révéle I’émiettement du domaine religieux dans plusieurs espaces ou se
produit et se reproduit 1’identité collective et I’action politique. Dans ce cadre, nous plébiscitons
ce type d’approche comparative autant dans les espaces urbains (Dakar, Cambéréne, Kaolack)
que dans les espaces ruraux (Touba, Médina Baye). La pluralité de la gouvernance au Sénégal est
le fait de I’influence des identités religieuses (Tidjanes-Niassénes,) qui ont €té peu analysées dans

les travaux sur le religieux au Sénégal.

Analyser la gouvernance comme processus suggére d’évoquer le sens et la portée de cette
notion dans I’islam. Si nous ne souhaitons pas confiner notre thése dans le champ exclusif des
études religieuses, il convient tout de méme d’aborder cet aspect, pour saisir la maniére dont
I’islam et le soufisme consacrent la protection sociale et la socialisation politique. Ceci nous
permettra de comprendre la capacité des acteurs confrériques, a agir au niveau politique,
économique et social dans la gouvernance au Sénégal. Dans la partie subséquente, nous
concevons la gouvernance d’un point de vue historico-théorique, insistant sur les particularités de
I’islam confrérique. Pour ce faire, nous nous référons ici a 1’étude d’A. Hamid Ndiaye (2008 :10)
qui explique comment I’islam permet de transcender les particularités sociales, locales, ethniques,

nationales avec la notion de la communauté (Ummak) musulmane.

2.2.1 Le principe de solidarité dans la gouvernance musulmane

Religion monothéiste révélée par le prophéte Mohamed (PSL), I'Islam repose sur le
Coran (le verbe de Dieu) et la Sunnah (tradition prophétique) et la Charia (voie indiquée par
Dieu). Celle-ci comprend des commandements qui relévent tout autant du culte, de la morale et
du droit et s’articule autour de trois composantes spirituelles que sont: I'fman, 1'Islam et

L’Ihsan :

L’Islam, I'Iman et ’Ihsan peuvent étre appelés trois piliers ou composantes essentielles de la
religion. Le premier pilier est 1’aspect pratique de la religion, comprenant 1’adoration, les actions
et autres obligations. L’état de ce pilier est ’aspect externe du soi, qui a trait au corps et a la
communauté (la Charia). Le second pilier consiste en la croyance & travers I’esprit et le ceeur (la
croyance en Allah, ses Messages, ses Livres, les Anges, le jour du jugement dernier et le destin).
Le troisiéme pilier est 1’aspect spirituel du coeur qui conduit I’individu avec 1’adoration et la
croyance a étre conscient d’étre toujours en présence d’Allah dans ses actions et pensées (H.
Kabbani, 2006 : 54)




54

S’il est commun d’admettre cinq piliers a la religion musulmane (la Shahada : la
profession de foi; les 5 Salat : priéres quotidiennes ; la Zakat : aumdne légale aux pauvres; le
jetne du mois de Ramadan et le Hadj, le pélerinage a la Mecque), nous préférons insister dans
cette partie sur la Salar mais surtout sur la Zakat. Ces deux piliers permettent de saisir la notion
de solidarité et de protection sociale, centrale aux communautés religicuses au Sénégal. Si la
Zakat permet la redistribution d’une partie des biens, des personnes aisées aux plus nécessiteux, a

travers le principe de solidarité entre musulmans, la Salat exprime I’unité et la cohésion:

Expression de glorification et de supplication, la priére (Salat) relie le fidéle aux autres croyants et
Pintégre au monde universel. Elle lui confére sa dignité par une vision transcendantale de sa
nature. De ce fait méme, elle exige I’humilité par des gestes simples et identiques
qu’accomplissent tous les musulmans, en méme temps, quel que soit leur rang. La priére exprime
I'unité et la cohésion : cinq fois quotidiennement, les musulmans se prosternent a des heures
sensiblement identiques, dans une méme direction, celle de 1la Mecque (Abderrahim Lamchichi,
1992 : 149)

Le principe de la Zakat est 1’obligation rituelle d’une solidarité et d’une justice sociale
inhérente a tout musulman. Elle se manifeste par 1’obligation du riche et un « droit du pauvre »,
exprimé par le partage des biens individuels a la communauté et I’assistance sociale fournie a une
catégorie de personnes qui sont dans le besoin : «(...) elle actualise la fraternité des croyants, la
solidarité sociale et communautaire. Elle est devoir religieux et acte social pour le fidéle, qui en
s’acquittant de la Zakat, a la satisfaction morale de participer a 1’édification d’une société
musulmane harmonieuse et plus juste, puisque l’assistance charitable obligatoire impose la

coopération et I’assistance publique » (A. Lamchichi, 1992 : 154).

Dans ce registre, le principe de la Zakat dans l’islam consacre un sentiment de
dépendance mutuelle et d’entraide. S’il s’agit d’un principe qui fait référence aux valeurs morales
de I’Islam (justice, solidarité et fraternit¢), dans la pratique, il n’est pas toujours suivi par tous.
Comment, en effet ne pas évoquer le contraste économique qui saisit les nations musulmanes
africaines en proie a une pauvreté endémique (Niger, Tchad, Mali, Guinée, etc.) alors méme que
les pétromonarchies du Golfe (Arabie Saoudite, Qatar, Bahrein, Koweit), membres de
I’Organisation de la Conférence Islamique (OCI) font preuve de peu de solidarité a 1’égard de
cette communauté musulmane d’ Afrique subsaharienne. Si 1’organisation prévoit des mécanismes
de développement (fonds d’investissements de lutte contre la pauvreté), il n’existe pas de
programmes spécifiques pour redistribuer les fonds dans les secteurs économiques stratégiques
des pays africains (agriculture, santé, éducation, notamment). Les principes d’économie solidaire
et d’entraide collective, centrales dans 1’islam ne sont pas systématiquement appliqués entre pays

musulmans riches et pauvres.




5h

Toutefois, le musulman dans son comportement de tous les jours et sa maniére de vivre
avec autrui doit étre en accord avec ces principes qui fondent sa profession de foi, en suivant la
voie tracée (Tariga®) par la tradition prophétique, transmise a toute la UMMAH. C’est sur cet
aspect que converge la dimension socio-politique de la gouvernance en Islam. En effet, dés la
révélation, le prophéte Mohamed (PSL) s’est imposé comme chef religieux, politique et militaire
dans la communauté musulmane, grice a un systéme d’organisation globale qui intégre spirituel
et temporel dans la vie socioculturelle, économique et politique. La Tariga consacre I’itinéraire
qui associe la foi et la pratique religicuse dans ce systéme et assure un mode de gouvernance
fondée sur le respect de I’autorité spirituelle et I’obéissance des préceptes enseignés par celle-ci.
Ces Tariga relativement bien structurées sur des systémes éducationnels et des associations
informelles autour du Cheikh permettaient aux disciples d’acquérir la connaissance en assemblée.
Lors de celle-ci, ils invoquaient les noms d’Allah et récitaient les adhkar (souvenir de Dieu)
hérités de la tradition prophétique : « Les Cheikhs soufis enseignérent a leurs disciples de
répondre activement a ’appel d’Allah et de Son Messager dans (...) des lieux de communion (...)
de rencontre de toutes les races et de toutes les nationalités (...) des remedes pour plusieurs maux

sociaux » (H. Kabbani, 2006 : 22).

Pour saisir ce qui constitue 1’essence des Tariga au Sénégal, il est primordial de remonter
I’histoire des confréries*’ soufies, mystiques de I’Islam. Comme le rappelle, Hamid Ndiaye
(2008 : 11), les confréries prennent leur origine chez les grands mystiques musulmans des
premiers si¢cles de 1’Islam (qui, par la méditation, la compréhension des textes sacrés coraniques
et par une vie désintéressée des choses matérielles) se sont consacrés a 1’adoration divine et ont
cristallisé leur quéte de Dieu. Entre le [Xeme et le Xéme siécle, I’islam a connu 1’4ge d’or du
soufisme. Suivant la pratique des Compagnons du prophéte qui fréquentaient réguliérement le
groupe nommé Ahl al-Souffa : « Les gens du Banc », les soufis fondérent plusieurs mosquées-
écoles (zawiya) pour y mener une vie communautaire et austére. Si ’islam sénégalais s’est
politisé dés ses débuts, il se caractérisait également par 1’esprit de tolérance, de compréhension
mutuelle qui régnait au sein des différentes communautés religieuses et confrériques présentes

depuis le X*™ siécle.

“ Le terme de Tariga devint un terme appliqué aux groupes de gens appartenant 4 I’école de pensée exercé
par un maiire (Shaykh) spirituel (H. Kabbani, 2006 : 19).

* Une conftérie est une association de coreligionnaires qui se caractérise par une conception commune du
monde basée sur le mystique, la connaissance spirituelle, le travail communautaire, le déni de soi (égo), etc.
afin de rallier les mérites de 1’au-dela grice & un renoncement des biens terrestres et I’engagement intégral
au sein d’un ordre mené par un guide religiecux (Shaykh, Calife), assisté a4 divers échelons par des
représentants (Mugadam) dans ’enseignement religieux offert aux fideles (les talibés), lesquels sont tenus
de respecter leur engagement spirituel (Thiam, 2010 : 83.).




56

2.2.2 Lislam et les confréries au Sénégal

Le Sénégal est I’'un des pays d’ Afrique Noire ou la pratique de 1’islam est essentiellement
I’ceuvre des confréries soufies. Selon les données de I’ANSD, on dénombre pres de 8% de
musulmans qui n’ont pas d’allégeance confrérique, le reste des 95% musulmans est regroupé en
confréries. Ce sont les Tidjanes (49%), les Mourides (31%), les Khadrs (6%), et les Layennes
(1%). L’islam s’est introduit au Sénégal grace aux contacts avec les commercants maures et
arabes. Mais son expansion et les modalités de sa diffusion ont connu plusieurs péripéties qu’il

convient de retracer.

Ainsi, plusieurs historiens situent le contact de I’islam avec la société sénégalaise vers le
X siécle. Parmi eux, A Samb (1971 : 464) qui distingue trois périodes durant lesquelles I’islam
a connu une évolution fulgurante au Sénégal. La premiére phase (X™ au XIV*™ siécle) a été
marquée par 1’introduction d’un islam sunnite, d’inspiration malikite**. Initialement limité aux
couches dirigeantes (princes et commergants), I’islam aurait eu & ses débuts un faible impact sur
la masse des populations demeurées encore paiennes. Les premiéres conversions datent du Xle
siecle (K.Mbacké, 1995: 05). Les Toucouleurs de la vallée du Fleuve Sénégal ont été les
premiéres populations islamisées avec le contact permanent du monde arabe et avec la
Mauritanie. Les wolofs sont les ethnies qui vont se convertir par la suite a la religion musulmane
grice au commerce atlantique, surtout dans la période précoloniale et coloniale. Selon Thiam
(2010 : 84), en matiere de conversion ethnique, ce sont les Wolofs et les Toucouleurs qui sont les
plus concernés par la Tidjaniya. Les Mourides sont, dans leur presque totalit¢ des Wolofs et des
Séreres alors que les Khadrs sont de 1’ethnie des Maures, originaires de la Mauritanie. Quant aux
Layennes, ils sont regroupés dans la petite communauté des Lébous (de la famille des Wolofs et

Séreéres).

Au cours de la deuxiéme phase, un islam conquérant aurait été initié par le mouvement

almoravide (dés le XI°™ siécle) puis par les pieux musulmans toucouleurs du XVIII*™ siécle et

du XIX*™ siécle (El Hadj Omar Tall). Si I'introduction de I'islam a eu d’une part, un faible

recours de l'usage des armes a des fins religieuses offensives (avec les Almoravides) ou

“2 Thiam (2010 : 82) évoque les différences entre les quatre écoles de droit musulman sunnite. Si
les quatre écoles utilisent toutes le Coran, la Sunna ainsi que 1’Ijma (consensus des experts) et les qiyas
(analogies), 1’école malikite, de Malik ibn Anas (712-796) fait aussi référence aux pratiques des habitants
de Médine (Amal Ahl al-médina) comme sources de la jurisprudence musulmane (figh).




57

défensives (avec les chefs musulmans toucouleurs), sa propagation n’a pas connu de vraie
résistance, comme 1’évoque K. Mbacké (1995 : 07). Cette rencontre aura surtout permis de
diffuser I’islam dans les royaumes du Sénégal grice aux marabouts, nouvelle catégorie sociale

présente dans les cours royales du Sénégal précolonial :

Ils formaient un groupe minoritaire plus ou moins fermé. Ces marabouts étaient des érudits qui
initialement vivaient généralement dans 1’ombre des rois avec qui ils entretenaient des relations
trés intéressées. Ils conféraient une légitimité spirituelle au pouvoir des rois avant de se lancer plus -
tard dans I’islamisation des masses (A. Hamid Ndiaye, 2008 : 91).

Enfin, la troisiéme phase d’évolution (XVII™ au XIX"™) correspond a la pénétration
de l’islam confrérique jusqu’a nos jours. Elle voit I’implantation durable des confréries soufies au
Sénégal, comme le révele A. Ndiaye (2008 : 40).

La confrérie Khadr est la plus ancienne et a été fondée par un mystique soufi du nom de
Shaykh Abd al Qadir al-Jilani au XIle siécle. Cette confrérie a joué un rdle primordial dans
I’islamisation des populations de 1’Afrique subsaharienne, avec 1’appui des marchands et des
savants de Tombouctou. Au Sénégal, la confrérie Khadr (que I’on retrouve principalement dans
les régions de Thiés, Kolda, Tambacounda et Fatick) a été fondée au cours du XVIlle siecle par
Shaykh Bou Kounta. Les Khadrs ont leur fief religieux dans la communauté rurale de Ndiassane

(laquelle accueille un pélerinage annuel et abrite des mosquées et centres religieux).

La confrérie Tidjane, I’'une des confréries les plus répandues en Afrique a été fondée au
milieu du XVIII® siécle a Fés, au Maroc par Ahmed Tidjane (originaire du Sud dc 1’Algérie).
Comme I’indique Samb (1994 : 31), I'introduction de cette Tariga dans la sous-région vers 1835
a été I’ccuvre des tribus maures et des marabouts guerriers toucouleurs, comme El hadj Omar
Tall.*® Le succés de la confrérie tient surtout au fait qu’elle a su exprimer mieux que la Khadiriya
(jugée conservatrice), les aspirations populaires face a une société en proie a des crises multiples.
Au Sénégal, cette voie fut également diffusée par El Hadj Malick Sy (au Kayor) et El Hadji
Abdoulaye Niasse (dans le Saloum). En 1902, El Hadj Malick Sy s’installe définitivement a
Tivaouane, bastion principal du tidjanisme au Sénégal, mais aussi grand centre d’enseignement
de la culture islamique, avec la création des écoles coraniques nommées « daraa ». Au Sénégal, la
confrérie Tidjane comprend sept familles religicuses, regroupées autour de Tivaouane :

I’importante branche Niasséne a Kaolack (Médina Baye), la famille des descendants d’El Hadj

* Chef religieux et militaire toucouleur, El Hadj Omar Tall (1799-1864), de retour de la Mecque, étendit
laTidjaniya d’abord, au Fouta Toro puis la propagea dans plusieurs régions du Sénégal, jusqu’au Mali. I se
langa dans une vaste entreprise de prosélytisme religieux dans le but de rassembler tous les musulmans de
I’Afrique de 1’Ouest, sous la banniére de I’islam tidjane (David Robinson, 1988).




58

Omar Tall (famille omarienne regroupée principalement au Nord du pays, dans les régions de
Podor et de Matam ; la famille Haidara de Daroul Khairy en Casamance et les foyers-religieux de
Médina Gounass, prés de Kolda, dans I’Est du pays et de Thiénaba, situé¢ dans le département de
Thiés).

La confrérie Mouride, I’une des confréries les plus dynamiques au Sénégal, a été fondée
par le marabout Ahmed Ben Habib Allah, communément appelé Cheikh Ahmadou Bamba ou
Serigne Touba. Cheikh Ahmadou Bamba s’évertue comme plusieurs chefs musulmans de
I’époque coloniale a ceuvrer a la coexistence sociale, rappelant le respect de 'unicité de la
foi: «il n’y a d’autre Dieu qu’Allah et le prophéte Mohamed, qui est son envoyé et fidele
serviteur » (K. Mbacké, 1995 : 95). Ce message subversif pour le colonialisme d’alors, offrait un
facteur de résistance et de cohésion sociale a des groupements négro-africains, ébranlés par la
pénétration européenne (A. Ndiaye, 2008 : 40). Si Cheikh Ahmadou Bamba n’a jamais exhorté
ses coreligionnaires a la guerre sainte contre les colons, ses relations avec ses derniers furent tres
empruntées et lui valurent d’étre exilé au Gabon de 1895 a 1902. Cheikh Ahmadou Bamba fonda
Touba, en 1887, village qui devint une véritable cité sainte, ou les disciples étaient initiés au
mouridisme (voie religicuse qui exhorte a la discipline et au travail). Touba accueille tous les ans,
le célebre pelerinage annuel (Magal) qui voit, selon la presse nationale, trois a quatre millions de
disciples affluer dans le fief religieux des Mourides. La communauté se caractérise par son réseau
d’allégeances de fidéles, disséminé un peu partout a travers le monde, particuliérement dans les

grands centres urbains (Paris, New-York, Rome, Madrid, etc.).

Enfin, la confrérie des Layennes que 1’on retrouve principalement dans la Grande Région
de Dakar, (Yoff, Ngor, Cambéréne) est une communauté musulmane composce majoritairement
de Lébous (famille socio-culturelle appartenant au groupe ethno-linguistique des Wolof). Elle a
été fondée par Seydina Limamou Laye (Libasse Thiaw, de son vrai nom), en 1884, lors du
célébre appel du « Mahdi » (messager de Dieu, prévu a la fin des temps) exhortant son peuple a
rompre avec les rites animistes surannés et a suivre les pratiques islamiques, magnifiées. Le sacré
chez les Layennes prend tout son sens dans la volonté de Seydina Limamou Laye, de proner la
parole divine a sa communauté (A. Sylla, 1971 : 592). Méme s’ils sont trés peu représentés dans
la population musulmane au Sénégal (1 a 2%, selon I’ANSD), les Layennes se caractérisent par

leur société communautaire, fondée autour de 1’égalité sociale et de la ferveur religieuse.

Il n’est pas rare de considérer I’islam en Afrique comme une religion conservatrice. Ce

regard réducteur entrave les dynamismes et mutations que son étude comporte dans le champ




59

empirique. Donner un apergu de I’histoire de I’islam au Sénégal permet de se départir des clichés
déformants pour s’appesantir sur la nature et 1’évolution des rapports entre les pouvoirs religieux

et politique dans la gouvernance.

2.3. La construction identitaire du politique

La religion pour Durkheim est un «systéme solidaire de croyances et de pratiques
relatives & des choses sacrées [...] croyances et pratiques qui unissent en une communauté morale
[...] tous ceux qui y adhérent » (Durkheim, 1912 : 65). Cette définition si sommaire soit-elle,
aborde un ¢élément essentiel dans notre étude : le caractére central accordé a 1’identité religieuse
dans les relations sociales. Elle permet aux individus de créer une communauté unie par des liens
sociaux. On serait amené & s’interroger a la maniere dont les individus assurent la permanence de
cc lien social. Il est utile d’aborder la question de I’identité. Hentsch expose 1’identité, épicentre
des relations sociales, comme une notion fondamentale & 1’ensemble de ce qui constitue « notre
maniere d’€tre et d’agir » dans presque toutes les sphéres de notre existence, notamment les
instances sociales et politiques. La pensée de Hentsch nous permet de saisir la construction
symbolique du politique 4 travers I’identité collective. Evoquant le sacré, Hentsch définit
I’identité comme la structure symbolique de la cohésion sociale. L’identité (collective) est assurée
dans le lien social que plusieurs individus créent au sein d’'un méme groupe. En décrivant le sacré
comme ce qui permet la quéte d’un sens commun, i.e. : partagé, Hentsch met ’accent sur la
notion d’identité¢ utile a la construction sociale du politique. En tant que telle, on peut la
symboliser, la ritualiser, la socialiser. D ailleurs, le rite dans la Gréce antique occupait une place
symbolique importante, en ce qu’il reliait la cité au monde divin, en lui assurant notamment la
protection de ses divinités tutélaires et en ce qu’il permettait de rassembler les citoyens dans la
méme communauté politique. C’est cette idée de communauté qui se construit dans ’identité

religieuse et le capital symbolique que nous souhaitons relever dans nos études de cas.

2.3.1. Le capital symbolique

T'appelle capital symbolique n'importe quelle espéce de capital (économique, culturel, scolaire ou
social) lorsqu'elle est percue selon des catégories de perception, des principes de vision et de




60

division, des systémes de classement, des schémes classificatoires, des schémes cognitifs, qui sont,
au moins pour une part, le produit de I'incorporation des structures objectives du champ considéré,
c.-a-d. de la structure de la distribution du capital dans le champ considéré. » (Bourdieu 1994 :161)

Cette définition bourdieusienne du capital symbolique offre un champ de réflexion utile a
notre enquéte, surtout pour percevoir le niveau d’influence des acteurs religieux, au sein des
territoires qu’ils ont sécrétés. Nous concevons le capital symbolique comme I’ensemble des
ressources disponibles a des groupes ou des individus qui permettent d’assurer un processus
d’identification (identitaire ou sociale) au sein du milieu dans lequel il est construit et reproduit.
Cette définition intégre un élément essentiel : 1’espace dans lequel ce capital est per¢u qui lui
accorde la valeur symbolique. Par exemple, la perception du sacré qu’ont les mourides de leur
territoire (Touba) accorde une valeur symbolique au personnage qui a créé ce territoire (Cheikh
Ahmadou Bamba) entrainant méme les mourides a lui conférer la possession intégrale de 1’espace
territorial, en le nommant Serigne Touba (le maitre de Touba). La valeur symbolique peut ainsi
étre attribuée a un individu, un groupe, un espace, en fonction du processus de reconnaissance
sociale. Ce processus est renforcé par la capacité de diffusion des normes, symboles et attitudes
de D’autorité (groupe ou individu) au sein de 1’espace considéré. L’élément qui favorise cette

diffusion est la 1égitimité (statut) de I’autorité a qui est attribuée cette valeur symbolique.

Nous estimons comme Bourdieu (1997 : 285) que le capital symbolique peut admettre
d’autres formes de capital (économique, culturel, social). Ce qui le permet, c’est la
reconnaissance sociale que confére la possession de toute espéce de capital. En effet, ce qui
permet d’étre connu et reconnu, c’est la capacité de reconnaitre, de consacrer, de dire ce qui est,
ce qu’il en est, ce qu’il faut en penser (Bourdieu, 1997 : 285). Les habitus renforcent ce processus
de reconnaissance, selon les mémes structures que 1’espace ou il s’est engendré, a travers
I’adhésion du groupe dans des moments symboliques. Ainsi, lors d’événements religieux dans des
espaces religieux, on observe que ce qui est reconnu, ce sont les chefs religieux et ce sont eux qui
disent souvent ce qu’il en est, en matiére de gouvernance pour forger ’identité collective. Les
chefs religieux, par ’intermédiaire du Ndigel, décrétent a leurs disciples la voie & suivre et
consolident leur 1égitimité sociale par ’adhésion de tous a cette prescription. C’est ce qui leur
permet de contrdler le milieu dans lequel le groupe admet cette prescription. Cette importance
«sociale » du capital symbolique revét un caractére absolu lorsqu’au sein d’un groupe, on ne
remet pas en cause le sens des symboles projetés et méme parfois sa propre existence sociale
(attitude du disciple a ’égard de son maitre religieux), « comme en témoigne les sollicitations, les
invitations, les attentes des autres a 1’égard de celui qui en est richement doté » (Rigaud, 2008 :
31).



61

Les normes, signes et symboles, véhiculés lors d’événements religieux, par des acteurs
institutionnels ou locaux (représentants politiques, religieux ou associatifs) sont des éléments qui
permettent la constitution de ce capital. Afin d’en saisir le sens et la portée & Touba, Médina Baye
et Cambéréne, nous avons tenté de repérer ces ¢léments a travers les formes symboliques
(affiches, portraits, tenues, discours, aphorismes, icOnes, rituels, fétes) de I’identité religieuse.
Nous constatons I’étendue du réseau relationnel des figures religieuses pergues comme sacrées
ainsi que leur degré de reconnaissance sociale dans la collectivité. Comment se manifeste et se
perpétue la relation entre le marabout et son disciple dans ces espaces? Si I’on veut se prévaloir
d’une analyse qui met I’accent sur les représentations du politique et du religieux dans le local, il
est utile de s’accommoder avant tout d’une réflexion théorique qui associe dits et non-dits,
formels et informels, spirituel et temporel, réel et fictif, ésotérisme et esprit critique, pour déceler

les perceptions des collectivités locales par rapport au pouvoir et a la gouvernance.

Au sein des localités sénégalaises, on voit s’ériger des espaces de pouvoir, contrdlés par
des chefferies religieuses qui s’impliquent dans plusieurs secteurs de la vie politique, sociale et
économique (participation aux processus de décision, éducation populaire, défense d’intéréts
communs, préservation de l’espace territorial). Ce phénoméne fréquemment rapporté pour la
communauté mouride doit étre examiné pour les autres communautés religieuses du Sénégal, a
travers les rapports de pouvoir entre acteurs de la gouvernance. Il faut tenter de percevoir les
logiques ayant trait a I’intérét collectif et a I’action locale pour faire ressortir les distinctions et les
proximités entre les espaces religieux choisis. A partir du moment ou I’on constate des formes de
socialisation politique dans ces espaces, on tentera d’en analyser, la nature, les contours, les
enjeux et les perspectives. De fagon générale, il faut s’interroger sur le statut administratif,
géopolitique, socio-historique de ces espaces dans le champ national, pour déceler toute forme
d’évolution structurelle (développement d’infrastructures, croissance démographique, spatiale,
etc.). C’est ce qui nous permettra de saisir la socialisation politique qui se manifeste lorsque le
champ de gouvernance des pouvoirs publics se méle sensiblement & celui occupé par les autres

acteurs de la localité.

2.3.2. L’identité collective

Si comme 1’évoque Hentsch (1997), I’identité se construit autour d’un long cheminement

ol les individus, en tant que collectivité, effectuent une sélection entre « ce qui est oublié et ce




62

qui est conservé, entre ce qui est occulté et ce qui est reconnu et célébré », on peut admettre que
la mémoire (collective) participe au processus de construction de 1’identité, autant sur le plan

objectif que subjectif :

[...] ce qu’une collectivité¢ pense d’elle-méme, de ses relations avec les autres influe sur son
comportement ¢t fait partie de son rapport au monde, en se fondant sur une mythologie implicite
ou explicite, capable de fonder son identité collective et d’assurer sa cohésion (Hentsch, 1997 :

56).

L’histoire -a travers la glorification d’un fait événementiel- permet d’orienter des repéres
symboliques souvent valorisants dont le souvenir conforte ct consolide I’identité collective, en
¢ludant consciemment ou instinctivement des faits peu reluisants dont 1’évocation pourrait
affaiblir le sentiment d’appartenance. Dans ce registre, ce qu’une communauté considére comme
partie de son identité collective (licux, figures, normes ou principes sacrés) assure a ceux qui la
perpétuent, un caractére d’autorité au sein de ces systémes de représentation. En effet, si 'on
considére que les groupes sociaux construisent eux-mémes des représentations et des mythes pour
fonder leurs relations, on peut affirmer que ce « qu’on ne peut remettre en question en tant
qu’individu» procéde généralement d’un caractére immuable, souvent enraciné dans un moment
ou un lieu historique. Le rituel résulte d’un ou de plusieurs événements qui consacrent le
marqueur symbolique du processus d’identification sociale. Dans les communautés religieuses, le
rituel conforte 1’identité collective et se manifeste a travers des événements « symboliques ».
Alain Bourdin (2005) apporte un éclairage sur les types d’événements qui consacrent I’histoire
symbolique des sociétés. Il identifie les grandes expositions internationales, les rencontres
sportives, les manifestations historiques (religieuses, notamment) comme des moments
symboliques qui permettent & un «lieu» d’exister, de produire de la mobilisation, de
I’identification et un fort sentiment d’appartenance. Le lieu ou se produit I’événement obtient un
caractére « sacré » en ce qu’il assure périodiquement la commémoration de cet événement. Si le
« sacré » est considéré comme ce qu’on ne peut remettre en question seul, la mobilisation de tous
pour célébrer un événement qui se perpétue a travers les dges, renforce ce caractére dans I’identité

collective.

Au Sénégal, les confréries religieuses construisent leur identité collective sur des espaces
considérés certes comme des lieux-refuges mais aussi comme des paradis, notamment dans le cas

de Touba.* Les représentations que se font les communautés mourides de leur foyer religieux

* Touba baptisée en 1888 du nom d’un arbre du Paradis est considérée par les mourides comme
une ville sainte, une maison de Dieu : la cité id€ale sur terre.




63

sont marquées par la croyance absolue a I’érection du « paradis sur terre » alors que les
communautés considérent Cambéréne, comme une cité sacrée, édifiée en zone-refuge contre les
menaces externes de la société sénégalaise (dépourvue de repéres moraux). Nous saisissons toute
la portée de ces représentations lorsqu’au sein de ces communautés, on y célébre réguliérement
des événements religieux, dont le caractére sacré permet de produire et reproduire mythes et
symboles de I’identité collective. L’espace est ainsi doté d’un capital symbolique qui permet de

renforcer la socialisation politique.

2.3.3. La socialisation politique

Nous percevons la socialisation politique comme le processus par lequel les valeurs
culturelles sont transmises et intériorisées par une communauté spécifique (Akindes, 2003 : 390).
En effet, pour comprendre comment les croyances, les principes et les pratiques sont véhiculés
dans une société, il importe d’en cerner le processus de transmission. Dans la reproduction,
Bourdieu et Passeron (1970) soutiennent que la socialisation, dans son ensemble a pour fonction
de perpétuer 1’ordre établi : un ordre de rapports qui favorisent le pouvoir de domination. Si la
socialisation est le processus par lequel le pouvoir et les rapports sociaux sont édifiés, que
recouvre la dimension politique ? Nous estimons que cette dimension politique provient du fait
temporel et structurel. En d’autres termes, a quel moment et sous quelle forme se produisent les

attitudes politiques ?

Bourdieu et Passeron (1970) évoquent comment la socialisation parvient a rendre les
rapports de domination légitimes, notamment, auprés des jeunes, grace a la transmission de
schémes structurels. Au niveau structurel, la famille constitue la structure d’autorité susceptible
d’influencer une catégorie sociale et ’école est un lieu d’apprentissage des attitudes et des
comportements a acquérir sur I’autorité. Ces structures pédagogiques peuvent fournir aux jeunes
de I’'information sur les modes d’organisation du politique (prise de décision, fonctionnement de
son systeme politique, etc.). Au niveau temporel, ces schémes sont reproduits a travers les

habitus.




64

Les habitus

La notion d’habitus telle que développée par Bourdieu (1980) nous permet de saisir les
principes véhiculés par les acteurs religieux et politiques pour favoriser la socialisation politique
au Sénégal. Les habitus constituent un ensemble durable de schémes communs de pensée, de
perception, d’appréciation et d’action, qui sont des mécanismes spontanés qui conduisent a
Pexpression des préférences et a la manifestation de conduites dans les activités sociales
quotidiennes. Pour Bourdieu et Passeron (1970), ces habitus sont reproduits sur la scéne politique
a travers des structures sociales, comme 1’école, la famille, et on peut évoquer d’autres structures
(comme les conftéries religieuses) qui incitent a se conformer a une vision du monde, a percevoir
I"autorité politique, a la contester, a 1’acclamer, etc. Dans la construction sociale du politique, les
lieux sociaux ou les agents de socialisation entreticnnent un discours empreint de symbolisme

constituent des espaces sacrés d’importance qui permettent la tenue d’événements socialisateurs :

[...] un méme événement subi ou vécu par une collectivité donnée devient souvent une référence
collective. Il s’insére dans la mémoire collective. Il désigne un rappel d’événements encore frais
dans la mémoire de ceux qui les ont vus ou vécus, comme de ceux qui en ont entendu parler par la
suite (Akindés, 2003 : 398).

Au Sénégal, la présence continue des autorités politiques lors d’événements sacrés
(pelerinages) consacre des stratégies d’alliance entre religieux et politiques et la reproduction
d’habitus au sein des foyers-religieux. L’usage de références sacrées par les politiques dans leurs
discours souvent solennels permet d’évoquer des moments symboliques ou pouvoirs publics et
chefferies religieuses ont collaboré avec succes dans ces foyers. Cela leur permet de reproduire
des idées politiques chez des populations locales, déja acquises a la cause du religieux. La
socialisation politique contribue a transmettre des maniéres de concevoir, de visualiser, d’opérer
ou encore de subir l'influence ou le contréle, tout autant que des maniéres d’imaginer des
stratégies ou d’assurer la représentation symbolique. Dans ce registre, on peut espérer une plus
grande socialisation politique dans les milieux ou les membres d’un groupe sont plus susceptibles
d’admettre des rapports de pouvoir afin d’assurer une meilleure cohésion sociale (cas des

confréries religieuses).

Percheron (1985) évoque un caractére utile a la notion de socialisation politique qu’on ne
peut s’empécher de mentionner. En effet, la socialisation politique n’est pas immuable mais est
plutét un processus continu et complexe de construction identitaire. Si I’enfant peut étre influencé
au sein de sa structure familiale ou scolaire, au fur et a mesure qu’il grandit, il est aussi influencé

par d’autres milieux socialisants (partis politiques, syndicats, médias, etc.) qui peuvent parfois




65

susciter des influences contradictoires. On peut percevoir cet aspect dans les processus
d’autonomisation des jeunes de Cambéréne, lorsque ceux-ci s’évertuent a prendre en charge leur
espace communautaire, délaissé par les pouvoirs publics et s’opposent ouvertement aux chefs
religieux qui agissent a ’encontre de leurs intéréts collectifs. Ainsi, dans certaines situations, les
individus peuvent étre leur propre acteur de socialisation lorsqu’ils s’engagent dans 1’action
collective. La socialisation politique est pergue en ce sens comme un processus continu de

construction d’une identité collective.

L’autre élément que mentionne Percheron (1985) est le fait que la socialisation permet a
un groupe d’individus d’appartenir a plusieurs groupes sociaux et plusieurs cultures politiques. La
pluralité des milieux de la socialisation doit €tre prise en compte de la méme fagon que les acteurs
qui reproduisent leurs valeurs. Nous estimons que ¢’est sur ce point que le contexte politique et
surtout I’aspect événementiel a une influence déterminante. En effet, si I’on admet que la
socialisation est un processus actif et multiple qui permet 1’'usage de plusieurs référents
(notamment symboliques) dans 1’espace public, nous estimons que ces référents construisent une
dimension politique, surtout lors d’événements qui revétent un sens particulier pour 1’individu ou
les groupes les plus représentatifs dans cet espace. Autant les principes véhiculés que la forme de
solidarité¢ du groupe peuvent constituer des ressources significatives dans ’espace collectif. Cet
espace se renforce par le degré d’identification des individus & une entité collective, une figure ou
un moment symbolique. La mobilisation qui y est maintenue constamment, lors d’événements
symboliques consacre une stratégie politique qui permet & des élites dominantes de rallier plus de
gens en faveur d’une cause et en particulier, les plus influents et les plus représentatifs au sein de
la société. A Touba, Médina Baye et Cambéréne et dans d’autres localités religieuses du Sénégal,
comme Tivaouane ou St-Louis (ville accueillant le Magal des 2 Rakas™), on constate la présence
de pouvoirs publics, partis politiques, sociétés privées et publiques qui profitent des
regroupements religieux pour promouvoir des idées, produits et actions auprées des collectivités
locales. La diversité des référents symboliques de la part des acteurs collectifs consacre des
cohérences dans la socialisation politique. Dans ce contexte, le religieux revét un attribut essentiel
dans celle-ci : bien plus qu’une instance sociale, elle est matrice de la construction symbolique du

politique.

* Cérémonie religieuse de la communauté mouride 4 St-Louis qui accueille foule de fideles et qui
commémore une pricre de 2 Rakas (inclinations) effectuée par le fondateur de la confrérie mouride, Cheikh
Ahmadou Bamba dans les édifices des autorités coloniales francaises 4 St-Louis.




66

2.4. La construction symbolique du politique

Dans cette partie, nous souhaitons rendre compte de la dynamique religieuse comme
structure symbolique permettant la construction sociale du politique, particuliérement dans les
collectivités locales au Sénégal. De nombreux auteurs se sont penchés sur la question religieuse
en démontrant sa portée historique et culturelle, tout en mettant ’accent sur ses liens avec le
politique. Dans les écrits, s’il est commun de s’interroger aux transformations du fait religieux, il
faut désormais étudier sa portée structurelle et sa capacité de construction politique. On sera plus

a méme d’observer les trajectoires du politique dans les espaces locaux.

2.4.1. L’apport du religieux

Le religieux fait partie de ces prismes moderes des identités et des cultures politiques
dont les référentiels symboliques se situent aux confins des critéres distinctifs de la démocratie

occidentale. Otayek reconnait I’impossibilité d’isoler le politique du religieux :

[...] les concepts fondamentaux qui nous permettent souvent d’isoler ou de prétendre isoler le
politique [...] restent religieux [...] Les formes inédites de notre projet de délimitation du politique
seraient alors une réponse a ce que notre idée de la démocratie, par exemple, avec tous ses
concepts juridiques, éthiques et politiques associ€s, [...] comporte encore de religieux (Otayek,
1997 : 818).

Au contraire des sociétés occidentales, plusieurs sociétés africaines incluent le religieux
dans I’espace du politique, dans la construction de leurs identités collectives et dans la régulation
pacifique des luttes de pouvoir entre groupes sociaux. Ce cadre pacifique serait issu des repéres
symboliques (lieux saints, figures sacrées, événements magnifiés, etc.) qui se placent au-dela des
référents classiques de la démocratie : « le religieux comme pourvoyeur de sens privilégie en fait,
qu’on le veuille ou non, une composante centrale des cultures politiques contemporaines en
Afrique» (Otayek, 1997 : 818). C’est cette fonction du religieux qu’il nous faut déceler, en nous
intéressant de plus prés aux constructions symboliques du politique. Nous nous interrogeons a la
fagon dont le religieux participe a 1’édification des cultures politiques, notamment au Sénégal.
Les localités de Touba, Médina Baye et Cambérene révélent la perception de cités religicuses
dotées de caractére tutélaire pour les fideles qui les considérent comme espaces-refuge et de
gouvernance. Triaud (2003 : 130) prend l’exemple de «la Genéve de Calvin» ou «la
Philadelphie des Quakers » -mutatis mutandis- pour décrire 1’anticipation sur terre de la cité

céleste. Dans nos enquétes, nous avons observé la « territorialisation » du pouvoir sacré dans ces




67

cités saintes mais également les imbrications de ce pouvoir dans ’espace religicux, devenu
politique et dans laquelle les «clercs» (chefs religieux au Sénégal) exercent un contrdle
permanent. Tel que nous I’expliquent M.C. Diop et al. (2002), au Sénégal, la destruction des
sociétés monarchiques traditionnelles par les colons a favorisé une élite de chefs religieux,
fondateurs des confréries, qui assurent la prise en charge de la société sénégalaise. Vers la fin du
XIXeme siecle, les religieux assurent la restructuration et la régulation des sociétés sénégalaises,
tout en constituant des modes d’encadrement spirituel et social. Ils permettent aux populations de
traverser la crise majeure provoquée par la destruction violente du systéme monarchique
traditionnel. La remise a neuf de la société par 1’entremise des chefferies religicuses permet une
cohérence de leurs héritages traditionnels associ€s aux €éléments culturels religieux, offrant une
meilleure transition socio-politique. Ces «bricolages symboliques » reconfigurent des
dynamiques sociales, consacrent des ressources mobilisatrices, assurent un mode de structuration
des habitus et d’autres perceptions de la socialisation politique. L’ « homologie des champs »
(Bourdieu, 1980) du pouvoir religieux permet de comprendre comment ce pouvoir impose sa
structure a I’ensemble de sous-champs. Au Sénégal, cette implication du champ religieux dans le
politique consacre 1’expédient ombilical qui unit la société au pouvoir politique de I’Etat central
dans « le contrat social » sénégalais. Face a la faillite de 1’Etat-providence au Sénégal, 1’islam

dans sa dimension politique a su combler les aspirations des collectivités locales:

L’islam politique s’est développé [...] au moment ou les sociétés urbaines subsahariennes
traversent des crises économiques trés profondes [...] Dans un contexte de crise économique qui
s’accentue, I’image de I’Etat-providence s’est considérablement ternie au point de perdre sa
1égitimité. L islam politique a utilisé cela pour remettre en cause I’Etat et a conduit 2 créer de
nouvelles sociabilités, a se rassurer en se référant a la tradition islamique et 4 son message
coranique et surtout a4 mieux connaitre sa religion (Gomez-Perez, 2005 : 20).

Le pouvoir politique post-colonial a accentué 1’existence de p6les d’encadrement social et
administratif, en donnant plus de vigueur aux systémes de domination et de contréles sociaux
maraboutiques : « Les marabouts dans le réseau de clientéle politique, nomment des députés, des
maires, [...] établissent un lien direct avec le chef de I’Exécutif. Les autorités [...] locales sont
obligées de leur faire acte d’allégeance [...] pour se maintenir en place» (Diop et al. 2002 : 39).
Comme nous ’expliquent M. C. Diop et al, ’ancrage difficile des modes d’action politique

initiée par I’Etat et 1’inachévement de la démocratie sénégalaise dans les collectivités locales ont




68

provoqué une réactualisation d’identités qui travaillaient depuis trés longtemps la société
sénégalaise :
[...] la preuve de ce tournant est le discours produit par la hiérarchie administrative en direction du
monde rural. Il est la réplique exacte, sinon la reprise (...) du discours maraboutique. Il se fonde

sur une idéologie développementaliste se voulant identique a ce qui est considéré comme le centre
de I’idéologie confrérique : ’exaltation du travail (Diop et al. 2002 : 39).

Cette constante re-fabrication qui s’énonce de maniére délibérée et publiquement politique,
sollicite des identités, des mémoires religicuses et locales. Contemporaine a ces bricolages est
arrivée sur le champ du politique et du social sénégalais, de catégories sociales, dynamiques
(jeunes, femmes, etc.) qui sont par ailleurs, fortement impliqués dans des groupements et
solidarités religieuses (appelées dairas). Les dairas, qui a l'origine étaient des groupements de
femmes sont des associations religieuses des confréries musulmanes (, mourides et tidjanes
principalement). De plus, la daira est ’espace qui permet I’entraide sociale et économique entre
membres d’'une méme communauté religieuse, qui ont en commun le méme guide spirituel pour
affronter la précarité et les difficultés quotidiennes dans la vie sociale et économique au Sénégal.
Pour bien comprendre cet aspect, il convient d’aborder le role de I’espace comme lieu d’érection

de la gouvernance.

2.5, La construction locale du politique

Autant il nous est interdit d’isoler le phénoméne politique de I’ensemble des attitudes, des
systémes de valeurs, des relations et des symboles qui constituent le cadre de la vie sociale
(Burdeau, 1966 : 02), autant, il nous est impossible de réfléchir a la construction sociale du
politique, sans évoquer la perspective spatiale. Dans notre prochain chapitre, nous montrons
Ihistoricité des relations entre le politique et le religieux au Sénégal, dans un cadre temporel. I
convient, dés a présent, de montrer I'importance de la dimension spatiale dans I’analyse du
politique. Pour en saisir sa portée symbolique et sociale dans le local, nous définirons les notions

d’espace, de local, de territoire, de territorialité et de territorialisation.




69

2.5.1. L’espace

Si un espace est communément considéré comme un ensemble de lieux, on admet
également qu’il s’agit d’un champ de relations, donc un systéme. Pour qu’il y ait mise en
relations, il faut qu’il y ait un ou des réseaux liés d’individus ou de groupes d’individus, qui ont
entre eux des relations particuliéres. Ces relations s’expriment en termes de distance, d’intensité,
de symboles, etc. Chaque espace s’inscrit dans une temporalité, avec ses rythmes, ses cycles, ses
fréquences et donc sa durée. Tout individu, tout groupe, toute société produit ses espaces ou les
choses sont « & leur place » (Dolfuss, 1970 : 21). L’espace est alors « le systéme spatial d’un
niveau social » (de Senarclens, 2000 : 31). De ces définitions, nous pouvons tirer quelques
remarques. Un méme lieu reléve a peu prés toujours de plusieurs espaces, il est d’abord le plus
souvent un espace en lui-méme; une ville, un village, un Etat. La commune de Dakar reléve du
territoire sénégalais et de la Grande Région de Dakar, dont elle est la capitale, tout autant qu’elle
appartient au réseau des grandes villes africaines et francophones. Chacune de ses délimitations
dispose d’une histoire particuliére, de réseaux d’infrastructures privilégiés, d’espaces spécifiques.
Aussi, un individu a son espace qui reléve de I'imbrication ou de 'utilisation de plusieurs
espaces : un espace familial, un espace ou des espaces d’amitié, un espace professionnel, etc.
avec pour chacun d’entre eux, ses licux de fréquentation, ses réseaux, les moments et les moyens
qui y sont consacrés. Et dans un méme lieu, des groupes qui relévent de plusieurs espaces
différents avec des rdles et des niveaux d’intervention divers (on peut donc appartenir dans un
méme lieu a plusieurs espaces : familial, professionnel, confessionnel, associatif, espace de

quartier, etc.).

Par rapport a cette pluralit¢é du champ spatial, les modéles de construction sociale au
Sénégal permettent des repéres probants a l'analyse. Par exemple, le fait d’évoquer qu’on va a
I’école ou a la mosquée présuppose qu’on s’oriente dans un édifice (éducatif ou religieux pour
apprendre ou prier), ce qui améne a se questionner sur les modes et les figures de repérage de
I’objet spatial. Nous souscrivons dans ce cadre au modéle explicatif de Talbot sur 1’espace,
comme ¢tant un construit social, porteur d’une identité (Talbot, 2006). Il explique que I’espace
géographique ne doit pas uniquement étre considéré comme un contexte purement physique, doté
d’attributs matériels, dans lequel se déroulent des types de relations (politiques, économiques,
etc.). Cet espace dispose d’une dimension sociale qu’il faut lire et analyser plus comme une
construction active de relations que comme un « réceptacle neutre et uniforme » de stratégies des

acteurs (Dupuy et Gilly, 1996). S’interroger aux dimensions sociales et politiques de 1’espace




70

impose la nécessité d’avoir une « conception d'un espace physique, construit, travaillé, modelé,
partagé par les hommes. Les espaces construits sont des transformations de l'espace physique
préexistant, conservant comme fondement le cadre matériel des interactions et des échanges »

(Grossetti, 1997 : 03).

Au Sénégal, évoquer I’espace, c’est €voquer le territoire mais également, le cadre
symbolique dans lequel s’intégre 1’identité pluri-confrérique. Par exemple, la communauté
Tidjane ne compte pas moins de sept familles religicuses* : sept types d’espaces ou
I’appartenance religieuse est constituée sur des lieux sacrés (Médina Baye, Tivaouane, Médina
Gounass, Thiénaba, etc.), par des « péres de famille » (Baye Niasse), (El Hadj Omar Tall), et
(Cheikh Ahmed Tidjane). Cela permet a cette communauté de constituer un espace religieux
étendu a plusieurs groupes sociaux. En dépit des identités multiples, au sein de la famille Niasse
des tidjanes, on reléve 1’existence de plusieurs groupes sociaux et ethniques qui se cOtoient a
Médina Baye : wolofs, toucouleurs, peuls, ghanéens, nigériens, nigérians, mauritaniens, etc.
L’espace Tidjane €rigé sur des figures collectives et des territoires sacrés assure un « liant » a la
communauté au sein d’un méme espace religieux. Cet espace permet 1'utilisation de plusieurs
langues (wolof, haoussa, pula, arabe, anglais, frangais, etc.). L'espace est objet de mémoire
collective et constitue deés lors un référent cognitif, un ensemble de symboles communs,
permettant la construction des identités sociales (Pecqueur, 1997). Les acteurs locaux s’y
représentent et y déterminent leurs principes, leur action et leur conception par rapport a d’autres
espaces (Dufourt, 1996). De la sorte, chaque espace accueille certes une identité qui lui est propre
mais cette identité peut se muer au sein d’un espace fédérateur (la communauté religieuse en ce

qu’elle associe plusieurs référents et symboles permet cette unité spatiale).

La réflexion apportée sur I’espace nous éclaire sur la portée de la construction sociale et
les formes de relations qui peuvent s’y identifier. De méme, la construction sacrée de I’espace

nous permet de saisir les formes de relations et acteurs présents dans le local.

% La Tidjaniya, introduite par E1 Hadj Malick Sy et El Hadji Abdoulaye Niasse sont au nombre de
7 familles religieuses, celles des Sy a Tivaouane, & Fass et  Thiénaba, celle des Niasse 4 Kaolack, les Tall
au Nord du pays, les Haidara de Daroul Khairy en Casamance et celles de Médina Gounass.




71

2.5.2. La sacralisation de I’espace

Pour les groupes sociaux occupant ’interstice sacré, le territoire constitue une unité
géographique permettant I’appartenance sociale, culturelle et politique, a travers la perception
symbolique qu’ont ces groupes de leur territoire. Ces groupes désirent préserver leurs
constructions territoriales (sacralisation de zones géographiques, routes, résidences, carrefours,
édifices religieux et quartiers, etc.) érigées en patrimoine cultuel et lieux de pélerinage. Selon
Guy Di Méo (2006), les territoires sont le résultat de constructions sociales et politiques
exprimant une volonté commune d’appropriation, d’investissement de sens, d’identification, de
reconnaissance et de contréle de I’espace par des collectivités humaines organisées et gouvernées.
Celles-ci trouvent dans le territoire des formes variées de ressources, a la fois matérielles et
symboliques, dont le contrfle s’exprime par une logique d’action (pouvant aller de 1’émulation,
par des conflits, & la coopération, par la mise en place de divers systemes d’alliances). Ces
territoires allient enjeux sociaux, économiques, organisationnels et politiques pour des acteurs qui

peuvent y ériger leur influence et disposer d’un certain pouvoir sur les collectivités y résidant.

Plusieurs communautés religieuses dans leur dessein de préserver I'identité collective
effectuent une sacralisation de leur territoire afin d’assurer 1’homogénéité sociale, contre tout ce
qui serait 8 méme de perturber leurs liens sociaux. Au Sénégal, cette sacralisation se matérialise
par I’érection d’interdits religieux dans les espaces comme Touba, Cambéréne ou Médina Baye
avec des panneaux indiquant 'interdiction de fumer, de boire de 1’alcool, de s’adonner a des
pratiques ludiques, festives, etc. On se rapproche de la logique de « I’entre-soi » et du modele de
la «cité minimale » tel qu’exposé par Bourdin (2005). En effet, en décrivant le contexte des
collectivités locales en Califomnie en 1960, Bourdin évoque « I’entre-soi » qui privilégie le lieu
petit et clos, ou des groupes soumis aux influences externes font la défense de leurs pratiques
sociales, en exhortant la similitude de leurs membres. Ces groupes sont eux-mémes porteurs d’un
systéme de normes, qu’ils projettent dans la communauté. C’est dans ce cadre qu’ils érigent un
modele de « cité minimale » basé sur un territoire exclusif ou I’appartenance identitaire constitue
le référent principal de 1’organisation socio-politique. Dans la « cité minimale », on est juste
« entre-nous », la similitude et I’étre ensemble déterminent le patrimoine commun. Ce modéle se
préte parfaitement a la localité de Cambéréne, ou la communauté layenne a inscrit son identité
collective sur le patrimoine cultuel, 1égué par les fondateurs de la cité sacrée (Seydina Limamou
Laye, et Seydina Issa Royou Laye etc.). Cette communauté construit son « entre-soi » sur 1’unité,

la ferveur religieuse, 1’égalité et la protection sociale. Les préconisent la similitude et I’€tre




72

ensemble, (tous proviennent de Dieu : Laye, qui vient d’Allah). Ils exhortent les adhérents a

suivre et a respecter les principes et interdits religieux dans la localité sacrée.

A la lumiére de ces considérations, on comprend mieux la portée et le sens sacré du
territoire pour des collectivités qui construisent des normes et principes communs d’organisation.
La construction identitaire du politique est manifeste au sein de ces collectivités qui ne croient
qu’a ses bienfaits : « chaque société dispose du pouvoir politique qu’elle érige » (Burdeau, 1950 :
440). Le pouvoir est congu comme étant une force née de la conscience sociale, destinée a
conduire le groupe dans la recherche d’un bien commun. Sans entrer dans les ambiguités d’une
telle notion, ce qui revét a notre sens, une importance essenticlle, ¢’est bien ’assise sociologique
et sacrée que 1’on accorde au pouvoir (€tant congu comme |’incarnation des espoirs de la soci€té).
Son fondement est sacré en ce qu’il est une représentation motrice de la vie : il exprime le monde
dans la construction identitaire du politique (production du capital symbolique et d’une identité
collective, au sein d’un territoire qui relie les membres entre eux). La sacralisation du politique
procede de la méme maniére que la construction de I'identité collective qui s'articule sur des
référents communs (espace sacré, mémoire collective, systéme de normes). Les mythes qui
constituent les repéres sacrés jouent un role prépondérant dans ce processus, en tant que

principaux facteurs de construction et de consolidation de l'identité collective.

Nous estimons comme Pierre Ansart (1977) que les processus de construction identitaire
relévent de l'ordre des représentations symboliques que les acteurs sociaux se font du politique et
qui a valeur d'organisation dans les collectivités. Le symbolique est défini comme étant «le récit
[qui] apporte le réseau de significations par lequel s'explique et se pense l'ordre du monde dans sa
totalité¢ » (Ansart, 1977: 23). Par ’érection de mythes, récits et légendes sur des figures
religieuses comme Cheikh Ahmadou Bamba a Touba, Baye Niasse a Médina Baye ou Baye Laye
a Cambéréne, les pouvoirs locaux (chefs religieux) construisent une sacralisation sociale et
politique de ces personnages religieux, inscrite dans les us et coutumes des communautés
mourides, tidjanes-niassénes et. Ils déduisent un caracteére symbolique de toute action sociale
posée par ces figures, érigés comme modeles de vie de ces communautés. Ceci participe a la
construction identitaire du groupe. C'est dans ces processus identitaires (dans leur reproduction et
dans la construction de valeurs sociales communes) que prend forme la socialisation politique

(Akindgs, 2003 : 397).




73

Nous avons précédemment mis ’accent sur le caractere social et symbolique de 1’espace
insistant notamment sur sa portée relationnelle (sa capacité a créer des liens entre plusieurs
identités et réalités). Il convient dorénavant d’insister sur la portée symbolique du local et du
territoire. Nous estimons comme Di Méo (2006) que le territoire constitue un enjeu de pouvoir,
surtout pour celui qui peut en utiliser sa portée symbolique pour ériger des processus
d’identification et des modes de gouvernance. Dans nos prochains chapitres, nous montrerons
comment certains foyers-religieux constituent des enjeux de pouvoir pour des autorités
religieuses ou politiques. Méme s’ils n’ont pas toujours contrble de ceux-ci, les acteurs politiques
en établissant des rapports privilégiés avec les autorités religieuses cherchent a y maintenir ou a 'y
agrandir une zone d’influence, puisque ces territoires sont symboliques, car « a la fois porteur de

pouvoir dans 1"ordre spatial et porteur de 1"espace dans 1"ordre du pouvoir » (Monnet, 1998).

2.5.3. Le local

L’usage du local dans la gouvernance permet d’analyser le pouvoir (modes d’expression,
de légitimité, etc.) dans le «territoire, brique de base de la gouvernance » (Calame et Talmant,

1997 : 198). Qu’entend-t-on par local et territoire?

La problématique du local touche non sculement I’Etat, mais aussi tous les acteurs
(associations, privés, publics, etc.) d’un territoire. Par exemple, il est commun d’observer les
associations de ressortissants ou de villages concilier leurs actions de services publics, en faveur
des besoins des populations locales. Au Sénégal, lorsqu’on parle de local, on est souvent dans une
confusion, puisque celui-ci englobe plusieurs réalités (région, commune, communauté rurale,
village, terroir). Dans ce contexte, il est difficile d’appréhender les rapports de coopération et/ou
de pouvoir qui peuvent se tisser entre les acteurs qui y détiennent un contréle réel. La délimitation
de certaines communautés rurales s’est souvent faite selon des critéres démographiques ou selon
le nombre de villages agglomérés, sans une réelle référence historique ou socio-€économique
(aberrations des découpages territoriales coloniales). Pourtant, il est impératif de considérer cette
dimension du local dans la gouvernance puisqu’il permet d’observer plusieurs acteurs (chefferies
religieuses, représentants de 1’Etat, membres d’associations communautaires, ONG, etc.) qui
évoluent dans le monde souvent décrit «comme celui d’en bas». Ces acteurs appartiennent certes
tous a un local par leurs interactions réguli¢res mais aussi sont intégrés dans d’autres territoires et

espaces symboliques ou politiques plus larges (national, intemnational, etc.). Dans les différentes




74

approches de la gouvernance, il est important de réfléchir a la nature des acteurs et a la portée de
leurs interactions sur les lieux qu’ils construisent, transforment ou s’approprient. Sous ce rapport,
il convient d’aborder la question du pouvoir. Qui contrdle le local ? Qui I’a érigé ? Qui le
développe? S’il est commun de dire que les individus sont soumis aux normes des lieux ou ils
résident, il n’est pas toujours évident de savoir d’ou proviennent ces normes, et comment elles
définissent les attitudes des individus dans la construction de 1’espace commun. Dans ce cadre,
s’intéresser au local permet de considérer les acteurs qui produisent et qui véhiculent ces normes.
L’aspect qui nous semble crucial dans le processus constitutif des identités collectives dans le
local est celle qu’évoque Gaudin (1986) : la dimension de la mémoire. Les dimensions de la
mémoire collective portent une conception du temps qui n'est pas forcément celle de l'histoire
scientifique : il peut s'agir d'un temps discontinu ou mythique, mettant toutefois en valeur des
filiations, dont la pérennité assure l'identification d'un lieu (Gaudin, 1986 : 26). C’est ici qu’il est
important d’évoquer le territoire, souvent marquage d'une origine, d'un lieu fondateur, permettant

la production et la perpétuation de la mémoire collective.

2.5.4. Le territoire

Au Sénégal, comme dans beaucoup de pays africains, lorsqu’on évoque son territoire,
c’est d’abord le «lieu», le terroir ou 1’on est né, ol ’on vit, que 1’on pratique au quotidien a
travers les activités (notamment agricoles) successives de 1’année. Ce territoire renvoie a un site,
une représentation, une mémoire, une situation particuliére, signe d’identité et de construction
sociale : « Le rayonnement de ce lieu tient aux images qu’il suscite, aux correspondances qu’il
entretient et 4 ce dont il est 1a métaphore. Le site de ce lieu se présente dés lors comme centralisé

et lieu de convergence» (D. Diop, 2006 :150).

Le territoire n’est donc pas seulement un espace au sens neutre et une ressource a
exploiter. Il est aussi une construction sociale ; il est le résultat de 1’histoire, des stratégies
d’acteurs, de leurs rapports de force, de négociations, collaborations, rivalités, etc. Il est constitué
dans le processus d’identification commune des groupes qui le portent. Il importe de réfléchir sur
les espaces politiques, identitaires, territoriaux et d’aborder le local et ses acteurs, par la

problématique du changement pour saisir la construction sociale du politique et les trajectoires du




75

pouvoir’’. Les réflexions sur les actions des institutions, des groupes et des individus dans
I’espace public et sur les changements socio-politiques au sein des collectivités locales demeurent
essenticlles pour disposer d’apprentissages contigus a la réalité politique africaine. C’est
pourquoi, nous estimons qu’il est crucial de s’interroger a la nature et a la diversité des
trajectoires qui s’exercent entre les différentes compétences reconnues et légitimes dans les
espaces urbains et ruraux (communautés rurales, communes, arrondissements, etc.). Cette
perspective nécessaire a souvent fait défaut aux approches micropolitiques du pouvoir dans la

réflexion théorique des cultures politiques.

Les études sur le local et le territoire se sont trop souvent bornées & déconstruire 1’Etat
comme objet d’analyse, en cherchant a tout prix a « débusquer » le politique dans des sphéres
non-étatiques. Ce faisant, on explorait ces lieux comme de vastes chantiers empiriques, en
documentant une pluralité d’acteurs non-étatiques (ONG locales, mouvements associatifs,
organisations paysannes, mutuelles, etc.) sans tenter de cerner les interactions et les processus de
recomposition entre les représentants des structures institutionnelles classiques (pouvoirs publics,
élus locaux, autorités administratives) et les acteurs sociaux longtemps ignorés dans 1’é¢tude du

politique (chefferies religieuses, coutumiéres, groupements de jeunes, femmes, etc.).

2.5.5. La territorialité

La notion de la territorialité sert 8 mieux percevoir la véritable nature du territoire. Pour
Claude Raffestin (1984 : 45), elle « refléte la multi-dimensionnalité du vécu territorial des
membres d’une collectivité ». Selon Guy Di Méo (2006), elle permet d’agréger la représentation
d’espaces sociaux et collectifs, qualifiés et partagés par le sujet humain. Dans ce contexte, elle
reléve de sa sensibilité, de sa logique, de ses capacités réflexives et imaginatives, se calque sur
son espace vécu et en fagonne 1’unité. En d’autres termes, la territorialité agence et articule les
territoires et les réseaux que fréquente chaque individu. Elle nous est utile en ce qu’elle réfere a la
pluralité des expériences, des apprentissages sociaux et politiques des individus. Elle nous éclaire
sur la fagon dont ils se les reproduisent et les transforment au gré de leur action, de leurs

représentations, de leur praxis.

711 est important de renouveler la perspective socio-historique d’Olivier de Sardan (2004 : 29)
pour rendre compte de 1’ensemble des variables (historiques, sociologiques, etc.) qui décrivent de maniére
empirique, le mode de gouvernance et de construction du politique au Sénégal.




76

Nous reprenons ici le paradigme explicatif de Di Méo (2000 : 10), sur la notion de
territorialité pour bien en saisir la teneur symbolique. Dans son article, il explique comment la
territorialité associe pour tout individu, trois strates essentielles de ses liens a I’espace
géographique. D’abord, celle de son rapport existentiel et primaire a la terre : qu’il nomme
«geographicité », selon la formulation phénoménologique de Dardel (1981), on peut penser que le
fait de naitre ou de vivre dans un territoire donné attribue un fort degré d’appartenance a celui-ci.
Ensuite, son rapport concret et bien réel au réseau des lieux qu’il pratique et ou il vit (on peut
affirmer que le partage et la mise en commun d’activités menées au sein de ce territoire participe
de son degré d’interdépendance). Enfin, sa relation idéelle exclusivement représentée a des
espaces, tant6t concrets, tantot révés, d’échelles différentes, parfois indéterminées, associ€s entre
eux sur le modele des « mille plateaux» de Guattari et Deleuze (1980). On peut dire que les
nombreuses représentations d’un territoire qui symbolisent plusieurs formes de pouvoirs
participent de son degré d’idéalisation. Pour chaque individu, le fait d’intégrer ces trois niveaux
dans la quotidienneté de ses relations, de ses représentations et de sa réflexivité permet la
construction identitaire et I’action sociale. On pergoit comment la territorialité constitue une
fagon de mettre en pratique son appartenance a un territoire spécifique. L’analyse de sa portée

symbolique est également représentative du processus de construction des identités collectives.

2.5.6. La symbolique des territoires

L’analyse de Monnet sur la symbolique des lieux et les relations entre 1’espace, le
pouvoir et I'identité est fort utile pour comprendre l’articulation des formes spatiales aux
référents politiques, identitaires et symboliques: «il s’agit de comprendre comment une
organisation de l’espace et un systeme de valeurs s’ imprégnent 1'un de 1'autre » (Monnet, 1998,
consulté le 03 novembre 2010). Il nous révéle comment 1'action des autorités se donne presque
toujours & voir dans 1’espace, une magnification symbolique du pouvoir, dans le registre de la
force et la puissance. Si en France, cela se traduit par 1’érection de chateaux, de palais, de places
d’armes dans les ministéres, au Sénégal, le pouvoir politique colonial et postcolonial a bati de
grands buildings administratifs, autour de la place de 1’Indépendance, avec le palais présidentiel,
la chambre de 1I’Assemblée Nationale, etc. L’espace constitue également 1'incarnation pour les
pouvoirs publics de 1"identité du groupe. Si en France, les frontons frappés de «Liberté, égalité,
fraternité » permettent 1’équation France = République = Etat, on peut faire le méme corrélat pour

Touba au Sénégal, ou les inscriptions commémoratives sur I’édifice de la Grande Mosquée




77

révelent la contribution significative des cinq premiers khalifes a la construction de ce monument
symbolique et de facto, a la cité religieuse. Il est commun de voir les autorités publiques
(religieuses ou politiques) utiliser « I’aménagement d’espaces symboliques, dont la fonction
premicre est d’identifier et de constituer le groupe qui donne sa légitimité aux autorités et aux
institutions » (Monnet, 1998). Le véritable enjeu comme nous le dit Monnet est bien celui de la

définition des identités collectives :

[...] dans la mesure ou le lieu symbolique est 1'instrument d 'une communication, il implique une

communion sociale autour d'un sens partagé et définit ainsi le groupe qui communie et
communique [...] on pourrait alors dire que le type de pouvoir qui domine dans les processus
d’élaboration de lieux symboliques contribue a 1'identification de la société, soit comme une
communauté de croyants, soit comme une nation de citoyens (Monnet, 1998, consulté le 03
novembre 2010).

La dimension symbolique est d’une importance capitale pour saisir les représentations
des groupes sociaux dans leur espace mais aussi la construction identitaire, instituée par les
pouvoirs politique et religieux dans cet espace. Il ne suffit plus d’analyser la dimension
symbolique sous une perspective strictement historique, pour insister uniquement sur les types de
doctrines ou des signes religieux, qui concourent a l’explication sommaire des croyances
religieuses, de la pensée mythique ou du symbolisme culturel. La dimension symbolique offre un
€clairage utile non pas uniquement en ce qui a trait au sacré mais aussi au pouvoir pour déceler
les bases structurelles, politiques et sociales des espaces locaux. Au Sénégal, le fait symbolique se
constitue par ’action des entités religieuses au-dela de leur territoire. Ces entités prennent la
mesure des évolutions sociales et politiques (S. Fall, 2003 : 325-345) ne se restreignent plus
exclusivement a leur bastion sacré mais implantent des réseaux de sociabilité, un peu partout dans
le territoire national et international. Au sein de ces espaces, la portée de 1’appartenance religicuse
permet de mettre en contexte les contingences sociales et politiques qui s’expriment dans le vécu
des collectivités. Dés lors, il faut insister sur la construction politique des espaces locaux pour

comprendre la réelle portée de la gouvernance.

2.6. L’interaction des pouvoirs

Réfléchir a la gouvernance au Sénégal suggére de s’interroger a I’interaction des pouvoirs
(locaux et institutionnels) au sein des collectivités locales. En se penchant sur ces rapports de
pouvoir, nous pouvons observer le sens, la portée et le niveau d’influence de plusieurs acteurs

parmi lesquels autorités religieuses, élus locaux, chefs d’associations communautaires,




78

personnalités politiques, etc. a Touba, Médina Baye et Cambéréne. Dans notre recherche, nous
montrons comment le pouvoir constitue un enjeu politique entre acteurs publics (autorités
étatiques et religieuses) ceuvrant dans les collectivités locales. Dans les espaces locaux, il est
commun de considérer autorités publiques (élus locaux, maires, adjoints, conseillers municipaux,
députés, préfets, sénateurs, etc.) et chefs d’entreprises, responsables d’associations, privées, etc.
comme les principaux acteurs exergant un controle des collectivités. Pour notre part, nous
estimons comme Di Méo, que le statut d’acteur doit refléter une position plus ou moins
stratégique dans I’espace territorial et ce, a différents niveaux, ¢’est cela qui révele réellement la

fonction politique et les types de relations qui y sont exercées.

Bien que ces acteurs soient classés dans des catégories différentes, on peut affirmer que
les types de relations qu’ils entretiennent permettent de délimiter plusieurs espaces locaux dans le
cadre de la gouvernance (communauté rurale, commune; commune d’arrondissement,
département, arrondissement, etc.). En dépit de leur diversité, ces acteurs agissent au scin d’un
territoire : ils se territorialisent. C’est donc dans le cadre local qu’ils trouvent une réelle portée,
acqui¢rent une meilleure lisibilité et assurent une plus grande sociabilité : « C’est par leur
territorialisation que nombre de systémes d’action trouvent leur régime de gouvernance et leur

principe de régulation » (Di Méo, 2006 : 12).

La référence a 1’action est importante, car on admet généralement que pour disposer d’un
pouvoir vraiment influent, il faut parvenir a une action d’envergure dans ces systémes. L’action
requiert I’organisation (ressource essenticlle pour ses détenteurs) et la mobilisation permettant la
formation de groupes ayant des intéréts communs 4 défendre ou & promouvoir (Lemieux, 2000 :
53). A Touba et Médina Baye, ’action des familles religieuses dans les projets locaux de
développement, a travers des dons, des couvertures sociales (fourniture de logements gratuits,
services d’eaux, d’¢électricité, entretiens publics, etc.) assure un fort pouvoir décisionnel de ces
familles dans la gouvernance de la commune. En contraste, les pouvoirs publics (¢lus locaux)
soumis a des contraintes budgétaires, politiques et aux influences locales de ces familles, sont

souvent incapables d’avoir une action concreéte aupres de leurs collectivités.

L’action de ces familles est d’autant plus efficace qu’elle rejoint les centres d’intérét des
populations locales, dans le secteur de la santé: consultations et distribution gratuite de
médicaments par Baye Assistance Médicale, médecins dévoués a la cause tidjane-niasséne; dans
I’éducation : construction d’écoles religieuses a Touba par Hizbut Tarqiyyah, dans I’alimentation

et la foumiture de logements gratuits aux disciples, mourides et tidjanes-niassénes lors




79

d’événements religieux, etc. En définitive, les acteurs qui disposent d’une grande capacité
d’action, d’organisation et de mobilisation dans les collectivités locales, sont également tres
influents dans les domaines publics. Ils s’efforcent d’acquérir, d’exercer ou se soumettent a un
rapport de pouvoir pour assurer la régulation des affaires publiques d’une collectivité. Ce faisant,
on constate des tentatives répétées d’ancrage d’acteurs politiques (représentants de ’Etat) dans
ces espaces, lors d’événements religieux ou des évolutions des positions d’autorité des religieux
qui convoitent de plus en plus I’espace public national. Ces mutations rendent de plus en plus
complexes, les rapports entre pouvoirs politique et religieux, au niveau local mais aussi national.
Il devient nécessaire de retracer I’historicité des relations entre ces deux pouvoirs, dans la sphére

nationale et locale (Touba, Cambéréne et Médina Baye).

Dans notre prochain chapitre, nous nous efforcerons de recourir a I’histoire des relations
entre élites religieuses et politiques pour comprendre les évolutions du pouvoir dans le Sénégal

contemporain.




80

CHAPITRE III

L’ETAT ET LES CHEFFERIES RELIGIEUSES : FONDEMENTS ET
EVOLUTIONS DES RAPPORTS

La gouvernance exercée par les acteurs institutionnels dans les collectivités rurales et
urbaines au Sénégal associe les pouvoirs locaux (chefferies religieuses) dans le maintien et la
collaboration de leur action a travers le principe de la légitimation politique (Fabre, 1999 : 70).
L’analyse des relations structurant les collectivités locales et le pouvoir central permet de
percevoir plusieurs logiques qui admettent la légitimité de ce pouvoir dans la culture politique
sénégalaise. Le principe de ’externalité du pouvoir étatique (déja abordé dans nos chapitres
précédents) est en ce sens trés utile pour comprendre comment ce pouvoir agit dans la

gouvernance nationale et locale des populations.

Nous montrerons 4 la lumiére de ce principe le réle centralisateur de 1’Etat-nation et les
nombreuses tentatives de consolidation de ce pacte social qui répondent a des stratégies du
pouvoir central pour la gouvernance de ces collectivités. D’abord, nous allons voir comment pour
des raisons historiques, en raison de son caractére homogene, de ses fonctions de protection
sociale, de sa représentativit¢ locale, le pouvoir religieux confrérique constitue I'une des
premiéres forces politiques et sociales du pays. Autant I’administration coloniale que le pouvoir
politique précolonial a su constamment s’allier avec les chefs religieux pour gouverner et
rejoindre I’ensemble de la masse populaire sénégalaise. Par la suite, nous allons montrer
comment le pouvoir étatique postcolonial, (notamment de Senghor a Diouf) a édifié avec les
nombreuses crises structurelles au Sénégal, des stratégies politiques qui se révéleront étre des
réponses conjoncturelles a la profonde crise de 1égitimité qu’a traversée I’Etat-nation sénégalais,
depuis son érection. En choisissant ces deux régimes dans 1’analyse diachronique, nous préférons

mettre I’accent dans ce chapitre sur la période allant de 1960 a 2000, celle y faisant suite étant




81

abondamment traité dans nos chapitres empiriques. Ayant admis ce principe, nous pouvons dés
lors nous efforcer d’expliquer les relations entre le religieux et le politique au Sénégal. Pour
comprendre I'influence de ces confréries soufies et saisir les relations entre pouvoir politique et

pouvoir religieux au Sénégal, il faut remonter le fil de I’histoire précoloniale de la Sénégambie.

3.1. Pouvoir central et autorités religieuses durant la période précoloniale

L’islamisation du Sénégal s’est constituée avec 1’installation des religieux (savants et
érudits mystiques appelés Serigne ou Marabouts) dans les cours royales, qui exergaient une
grande influence sur 1’éducation des rois et des princes (Damel au Kayoor et Brak au Walo), mais
aussi des collectivités locales. Les chefs et notables de la cour furent parmi les premiers a se
convertir 4 la religion musulmane pour diverses raisons stratégiques® et diplomatiques. Ensuite,
les activités missionnaires des marchands dans les centres urbains de la sous-région eurent une
grande influence sur la conversion des populations locales. L’association de I’islam et du
commerce en Afrique subsaharienne est un fait bien connu : les marchands et tribus maures ont
notamment contribué a la venue des Khadrs et des Tidjanes au Sénégal (O. Kane et J.L Triaud,

1998 : 59).

L’islamisation de la société wolof a été prégnante & partir du XVII®™ siécle. Elle
concerne alors les populations locales, avec la traite des esclaves. En effet, celle-ci engendre du
XVIF™ siécle au milieu du XIX*™ siécle, de profonds bouleversements sociaux, politiques et
économiques, au niveau des structures locales traditionnelles. Ousmane Badiane (1992 : 07)
évoque la situation d’insécurité permanente qui régne dans la société wolof et qui confére aux
religieux, leur réle de protection sociale dans I’espace public. Souvent trés critiques a 1’égard de
I’aristocratie traditionnelle, ils apparaissent pour les collectivités en proie aux violences comme
I’'unique instance-refuge qui permet un soutien moral et une perpétuation de la sociabilité
collective. Les masses paysannes vont se toumner vers les représentants de la religion musulmane

pour se protéger des abus de 1’aristocratie. Les chefs religieux condamnaient la violence, mais ils

*® Comme le révéle A. Samb (1971 : 463), on estime en général que le premier chef de I’ Afrique
Occidentale a se convertir & 1’islam fut War Jabi Ndiaye du Tekrour (royaume indépendant du haut-
Sénégal). Actif et épris de justice, il souhaitait harmoniser tout son pays dans la foi et la communion
pacifique. L histoire montre qu’un autre roi du Mallal (ancienne chefferie des Malinké) fut gagné a ’islam
par un résident musulman dont les pri¢res apportérent au pays des pluies inattendues et longtemps espérées.




82

prenaient au besoin les armes pour défendre les opprimés et reconstruisaient la société sur les

normes de ’islam.

3.1.1. Le capital social du pouvoir religieux : un statut de protection sociale

L’islamisation de la société sénégalaise connaitra une période chamiére avec 1’alliance
des dignitaires religieux (maures et wolofs) contre l’aristocratie paienne, les Ceddo, pergue
comme 1’oppresseur du peuple, au XVII*™ siécle. Toutefois, la coalition entre la France (établie
dans son comptoir a4 Saint-Louis) et 1’aristocratie Ceddo allait conduire a la défaite des chefs
religieux au profit du pouvoir aristocratique, avec comme conséquence directe, une recrudescence
de la traite négriére (la victoire des Ceddo a entrainé une répression sévére des marabouts et de
leurs partisans, vendus comme esclaves). Christian Coulon (1981) estime que la « guerre des
marabouts » semble étre a I’origine de la méfiance a 1’égard du pouvoir central que la tradition
orale retient comme fondement de 1’opposition irréductible entre les chefs politiques (autour du
pouvoir ceddo, paien) et des religieux (regroupés autour des Serigne, musulmans). Le clivage
entre ces deux pouvoirs se retrouve au niveau de la perception symbolique des populations
locales qui considéraient les « ceddo », comm.e despotiques et tyranniques et les « serigne »,
comme bienfaiteurs et bienveillants. L’analyse des fonctions de représentation des chefs religieux

permet de rendre compte de la protection sociale, assumée dans les collectivités locales.

Les religieux (Serigne Fakk-Taal et Serigne Lamb) détenaient deux statuts particuliers,
notamment avec les chefs politiques du Sénégal précolonial. Le terme Serigne Fakk Tall désigne
les religieux-musulmans, chez qui les droits et les titres se transmettent sans cérémonie et sans
intervention des chefs ceddos. Parfois chefs de communautés d’importantes localités, grice a un
systéme de patrilignage qui garantissait un droit de succession aux ainés des fondateurs, ils y
occupaient plusieurs fonctions. Ce qui se faisait sans 1’intervention du pouvoir monarchique, qui
reconnaissait le caractére héréditaire et sacré de leurs fonctions. Les relations entre ces religieux
et le pouvoir politique étaient régulées selon des coutumes bien établies (des régles liées aux
lignages avec I'influence des Gangoor, acteurs politiques locaux qui rivalisent avec les religieux
pour le contrdle du pouvoir local). Toutefois, les charges sociales étaient détenues par les
religieux (éducateur, formateur et pédagogue) qui assuraient un pouvoir légitime et régulier dans

1a collectivité.




83

Les Serigne Fakk Tall étaient chargés de transmettre des enseignements et des
connaissances religieuses au ndongo, disciple. Leurs activités bien que souvent liées au registre
religieux (chefs de culte) leur permettaient d’assumer des responsabilités (au niveau civil et
judiciaire) sur les populations. Juges et juristes, ils légiféraient lors de mariages, baptémes,
divorces, héritages, officiaient lors de cérémonies religieuses et avaient un pouvoir décisionnel et
de jurisconsulte sur les collectivités locales, bien que n’ayant pas de rapports politiques directs
avec le pouvoir central. Ils exercaient un pouvoir substantiel sur les communautés villageoises
(ces religieux étaient souvent chefs de villages ; en effet, il était commun qu’un chef de famille se
convertissant a ’islam dans un village resté paien, le quitte pour fonder le sien ou rejoindre un
village musulman afin de mieux se consacrer a sa religion). Avec la croissance démographique et
I’arrivée graduelle d’adeptes et d’étudiants qui venaient s’établir dans les localités ou résidaient
[eme

ces religieux, d’importants foyers musulmans® se développent de la fin du XVII*™ au milieu du

XIX*™ siécle (du Nord, proche de la Mauritanie et de la vallée du Fleuve, au Sud du Sénégal,
prés du Fouta Djallon, en Guinée). Les migrations et la croissance des réseaux d’apprentissage
renforgaient le pouvoir de ces religieux dans les collectivités locales au Sénégal. Comme
I'indique Souleymane Bachir Diagne (1992 : 289), dans les terroirs wolofs, cette phase
correspond a I’éclosion de centres islamiques de formation (appelés daara, ceux de Pire et Coki,
étant parmi les plus célébres). Confrontées aux guerres, pillages et a I’esclavage et & un pouvoir
politique de plus en plus centralisé et despotique, les masses rejoignaient ces daara, qui trés vite
apparaissent progressivement comme lieux de diffusion des principes religieux, mais aussi de
réintégration sociale de populations soumises au pouvoir répressif des Ceddo et plus tard de la

colonisation.

Les relations entre religieux et politiques étaient toutefois plus manifestes dans le cas des
Serigne Lamb. Ceux-ci, plus intégrés au pouvoir politique se voyaient offrir le Lamb (tam-tam qui
symbolisait le signe du pouvoir) dans le Sénégal précolonial. Parmi les principales taches dont

disposaient les Serigne Lamb, la protection des autorités politiques, devant permettre la

* Le degré d’autonomie administrative de ces communautés variait selon la réputation religieuse
de leur chef qui pouvait étre craint et respecté a cause de son pouvoir magico-religieux. Des villages
musulmans étaient ainsi considérés comme des sanctuaires inviolables, a I’abri des exactions et
accueillaient méme des visites des souverains craignant d’étre frappés par le mauvais sort. Voir A. Samb
(1971 : 460)




84

perpétuation de leur ordre et I’échec de toute conjuration d’un mauvais sort, figurait parmi les
plus importantes. Ces religieux avaient 1’obligation d’user de tout leur pouvoir mystique et sacré,
pour maintenir les politiques au pouvoir, assurer leur prochaine victoire et leur offrir une
légitimité aux yeux des populations. En contrepartie, il était fréquent qu’ils regoivent des
rétributions importantes (résidences, vétements de valeur, bétail, chevaux, personnel domestique).
La prospérité de ces chefs religieux était aussi assurée par les cachets versés par les chefs
politiques pour la protection face aux menaces extérieures, endémiques, etc. pour le succés dans
leur activité. La fonction magico-religieuse (ports d’amulettes, etc.) permettait a ces religieux de
bien s’intégrer dans la culture locale traditionnelle, avec le recours aux pratiques magiques,

encore trés présent dans la société.

On retrouve encore dans le Sénégal d’aujourd’hui, la grande portée symbolique de ces
amulettes, arborées ostensiblement par des disciples de toute sorte (hommes politiques, sportifs,
musiciens, étudiants, commergants, etc.) qui affichent leur appartenance religieuse dans les
cabinets ministériels, arénes sportives, campus universitaires, centres commerciaux, etc. dans des
processus d’identification visible pour montrer la réussite sociale, économique, la bonne fortune,
etc. Ces attributs confortent les religieux dans I’imaginaire collectif et symbolique des
collectivités locales, subjuguées par le pouvoir des Serigne, dans 1’accomplissement social. Il
était fréquent pour ces religieux de condamner publiquement les chefs politiques lorsque ceux-ci
ne remplissaient pas leur part de contrat ou lorsqu’ils exergaient un pouvoir arbitraire au sein des
collectivités, mais ces réprobations publiques n’étaient bien souvent que des stratégies exercées
comme moyens de pression ou comme leurres a 1’égard des populations, la compromission avec

le pouvoir politique central, étant belle et bien constante.

De la sorte, les Serigne Lamb entretenaient un rapport tres étroit avec le pouvoir politique
central et pouvaient méme €tre nommés pour remplir les mémes fonctions que les chefs politico-
administratifs locaux (Jaaraf*®) désignés par les souverains, pour gouverner des territoires locaux

(au niveau administratif, judiciaire, fiscal, militaire, etc.).

*® Comme I’indique Thioub (1998 : 191), le pouvoir central utilise les Jaaraf, représentants de
Iautorité Ceddo auprés des chefs des communautés musulmanes, qui étaient chargés d’observer les
relations entre religieux et politiques (prélévement des impots et taxes locales; surveillance et prévention
policiére contre toute agitation politico-religieuse, etc.). La répression s’abattait toutefois sur eux, en cas de
révoltes contre le pouvoir monarchique lorsqu’ils n’avaient pas totalement rempli leur fonction de
régulation.




85

Dans la période précoloniale, autant le pouvoir politique était conscient du capital social
qu’engendrait le pouvoir religicux auprés des populations, autant les autorités religieuses
reconnaissaient le pouvoir de contrainte des chefs politiques disposant d’alliances et de forces
militaires trés importantes. Les stratégies de médiation et de compromission entre ces deux
pouvoirs caractérisant leurs types de relations jusqu’a la chute du pouvoir Ceddo et la pénétration
coloniale conduisant & une prise en charge progressive de la société par les religieux. L’idée que
I'islam soit un recours pour des sociétés entrées en crise constitue une tendance ancienne a

laquelle va donner tout son poids, la colonisation.

3.2. L’Etat et les autorités religicuses durant la période coloniale

La destruction des sociétés monarchiques traditionnelles par la colonisation a favorisé
I’émergence d’une ¢€lite maraboutique (formée par les chefs religieux, fondateurs des confréries),
qui par le biais d’allégeances prend en charge la société sénégalaise. La confrérie s’est posée
comme la mécanique de restructuration et de régulation des sociétés et la voie qui conduit
I’adepte a la perfection spirituelle et & 1’avancement social. Comme le rappellent M. C. Diop et al.
(2002 : 57) et F.Sow (1998), vers la fin du XIX*™ siccle, les confréries religicuses offrent aux
populations sénégalaises, des leaders spirituels mais aussi temporels. En effet, les populations
peuvent se réfugier derriére des guides religieux qui leur apportent une protection tant spirituelle
que matériclle en organisant des espaces dans lesquels 1’administration coloniale n’est plus
maitresse. Les marabouts succédant aux chefs traditionnels, ¢’est désormais autour d’eux que la
société tend & s’organiser. Ils prennent en charge la société, leur permettant de traverser les
périodes de crises provoquées par la destruction violente du systéme monarchique traditionnel et
la restructurant dans le cadre de I’ordre religicux. Ils serviront de courroies de transmission (entre
un ordre séculaire déphasé) et une colonisation, porteuse de son lot de bouleversements. Dans le
méme temps, I’influence de cette société religieuse met I’Etat colonial en face d’une nécessité qui

est celle d’avoir a redéfinir son discours sur lui-méme et sur sa finalité.

Avec son caractére étranger mais surtout illégitime, il ne pouvait s’imposer auprés des
collectivités que par la force ou la stratégie. Dans ces conditions, pour le pouvoir colonial, la
collaboration avec les chefs religieux était nécessaire pour administrer les populations locales. Au

Sénégal, on ne « divise pas pour mieux régner », on concéde 1’islamisation pour mieux gérer.




86
3.2.1. L’interaction des pouvoirs entre 1’Etat colonial et les chefferies religieuses

Vers le milieu du XIX*™ siécle, la société sénégalaise est minée par une profonde crise
politique (crise institutionnelle des monarchies Ceddo, en prise a des luttes intestines pour le
contréle du pouvoir central, crise de 1égitimité sociale en raison de leur implication durant la
traite négriére). Cette crise sera accentuée par |’expansion coloniale de la France en 1854.
Comme le rapporte David Robinson (2004 : 26), on peut distinguer trois positions principales des
religieux de la période précoloniale a celle de la colonisation. Il y a ceux qui ont participé a la vie
politique et administrative du pouvoir central, en tant que conseillers, juges et imams ; ceux qui
ont tenté de changer le systéme par la résistance et ont constitué un «mouvement de réforme
islamique » par la résistance locale (avec 1’appui de certains chefs politiques traditionnels, qui se
servent de I’islam comme idéologie de combat). Enfin, il y a ceux qui se tiennent a égale distance

des centres de pouvoir en favorisant I’autonomie de leur propre communauté.

Pour ces demiers, on évoque également le principe du neutralisme positif qui
recommande de respecter I’autorit¢ gouvernante si celle-ci ne s’oppose pas directement a la
religion. Avec la colonisation, ce principe sera des plus répandus au sein des confréries
religieuses soufies, notamment chez les tidjanes, ou El Hadj Malick Sy, chef de la confrérie
tidjane entretient une entente cordiale avec 1’administration coloniale. Cette collaboration
constitue un « processus d’accommodation » (Robinson, 2004 : 37) d’une élite religieuse
soucieuse d’accomplir ses activités religieuses, tout en obéissant aux ordres de 1’administration
coloniale en facilitant le paiement des impdts, en administrant des priéres pour la victoire
frangaise lors de la premiére guerre mondiale. Les discours des chefs religieux en plus de
légitimer la présence de I’administration coloniale au sein des collectivités locales, participent a la
gouvernance de celles-ci. On retrouve par exemple chez les mourides, des ordres (Ndigél) édictés
par les chefs religieux aux disciples pour prévenir toute agitation politique et contribuer a I’effort
de guerre en fournissant des soldats au sein des disciples (comme tirailleurs sénégalais, lors des
guerres mondiales, etc.). Méme si au début, les rapports entre le chef de la confrérie mouride
(Cheikh Ahmadou Bamba) et I’administration coloniale sont turbulentes (Cheikh Ahmadou
Bamba en choisissant une position de distance et de non-soumission vis-a-vis des colons était
souvent accus¢ comme chef-rebelle ou soupgonné de prendre la reléve des souverains
traditionnels déchus afin de guerroyer contre les frangais). Toutefois, ses relations avec les
pouvoirs coloniaux s’améliorent lorsque ces derniers participent a son projet de stabilisation et de

mise en valeur de I’espace toubien. Cette stabilisation des relations politico-religieuses en




87

territoire mouride constitue une étape importante du « processus d’accommodation » des

chefferies religieuses avec le pouvoir colonial, sous le signe du neutralisme positif.

L’idéologie de collaboration permet la valorisation du pouvoir religieux au sein des
collectivités locales sénégalaises. Elle revét un aspect essentiel pour le pouvoir politique colonial
dans sa gouvernance, axée sur I’adhésion au programme de développement de la culture
arachidi¢re permettant I’intégration du Sénégal dans 1’économie de rente. En effet, comme nous
I’explique si bien M.C Diop et al. (2002 : 30), les confréries religieuses deviennent les matrices a
succes de la nouvelle organisation économique et sociale du pouvoir colonial. Ainsi, 1’idéologie
islamique (notamment le mouridisme) apparait comme une réponse spécifique aux questions
posées par la problématique de la transition entre une économie locale déstructurée et une
économie coloniale capitaliste. Nous adoptons ici I’explication de M.C. Diop et al. (2002 : 29-45)
dans la conmstruction de I’Etat au Sénégal puisqu’elle nous permet de bien concevoir la
collaboration entre religieux et politiques dans le processus de gouvernance des collectivités

locales, notamment au niveau économique.

3.2.2. La territorialisation coloniale : les stratégies de collaboration

Pour bien comprendre les enjeux de gouvernance dans les collectivités locales au
Sénégal, il faut décrire la typologie de I’organisation administrative coloniale. Dans leur ouvrage
collectif, M.C Diop, D. Cruise O’Brien et Mamadou Diouf (2002) expliquent les trois types de
territoires auxquels correspondent les organisations politiques et administratives des pays
annexés, des pays de protectorat et des territoires de 1’ancien Soudan Frangais, rattachés au
Sénégal par le décret du 17 octobre 1889. La colonie du Sénégal était un pays annexé dont les
subdivisions territoriales étaient aménagées comme suit : « les communes constituées et de plein
exercice avec les originaires, citoyens qui participaient a une vie politique, parlementaire et
municipale qui était le prolongement de la métropole avec la caractéristique d’une société
coloniale » (M.C. Diop, D. Cruise O’Brien et M. Diouf, 2002 : 33). Il en résultait des territoires
d’administration centralisée formant des circonscriptions administratives (communes autour
d’individus ayant un statut de sujet frangais, ce sont les métropoles de Dakar, Rufisque, Gorée et
Saint-Louis). Les communautés provenant de ces localités étaient appelées les originaires, des

citadins imprégnés de la logique socio-culturelle frangaise tandis que les habitants des autres




88

communautés rurales pour la plupart étaient considérés comme les sujets, soumis a la domination

coloniale.

Pour beaucoup, dont I’actuel coordonnateur du Forum Civil, Mouhamadou Mbodj, qui
nous a accordé plusieurs entretiens au Sénégal, en juillet 2007, ce découpage territorial est a la
base de la césure qui empéche la possibilité de participation politique et administrative de

I’ensemble de la communauté nationale :

[...] Le projet d’Etat n’est pas porté par un contrat social citoyen, mais par un réaménagement du
rapport de forces historico-coloniales, forgeant des perversions socio-culturelles qui isolent I’Etat
de ’ensemble de la société. Ainsi, I’Etat est manipulable dés le départ car il ne remplit pas les
fonctions primaires régulatrices, comme lieu privilégié de l'intégration nationale (Mbodj,

entretien, Dakar, juillet 2007).

Avec la défaite des monarchies traditionnelles, la question majeure pour le nouveau
pouvoir central colonial est I’intégration des sujets présents dans les communautés villageoises
(formant cantons et cercles coloniaux). Le découpage territorial colonial permettant la
centralisation du pouvoir autour des métropoles aménage les collectivités locales en cantons (avec
un personnel politico-administratif formé par les représentants des anciennes monarchies wolofs).
Les chefs de cantons y assument des activités fiscales (recensement de la population,
surveillance, perceptions dans les villages alors que le personnel politique de la métropole y
détient un pouvoir décisionnel et exécutoire plus important). Toutefois, pour le colon, il était
important que les sujets prennent part activement au développement de 1’économie de rente,
pierre angulaire de 1’édification territoriale. C’est ainsi que I’expansion de la culture de ’arachide
amarre l’'influence des pouvoirs coloniaux, a travers la collaboration avec les chefferies
religieuses, groupes sociaux chargés d’encadrer les masses rurales dans le processus de
gouvernance. La politique de collaboration entre le pouvoir colonial et le pouvoir religieux se
consolide avec l'introduction de la culture de rente : celle de la production arachidiére dans
I’économie locale. Pour bien assurer le controle des communautés locales et dessaisir celui des
anciennes monarchies traditionnelles, les autorités coloniales frangaises implantent un réseau
commercial de production arachidiére, permettant par la méme occasion un aménagement

territorial en plusieurs zones stratégiques.

Des territoires comme le Sahel et surtout le bassin arachidier contenant les anciennes
régions précoloniales du Baol, du Cayor, du Sine et du Saloum, zones d’habitations des
communautés mourides et tidjanes sont reliés par une infrastructure de communications

acheminant la production arachidiére vers les ports d’évacuation, les métropoles coloniales, les




89

villes cotiéres, comme Dakar, Gorée, Rufisque, Saint-Louis, etc. Les infrastructures scolaires,
sanitaires et surtout routiéres créées pour supporter cette économie de rente esquissent le projet
d’aménagement territorial colonial, autour de la production agricole qui intégre par la méme
occasion le Sénégal dans I’économie capitaliste. Ainsi, dans les années 1880, 1’administration
coloniale frangaise, pour sauvegarder ses intéréts commerciaux, fit construire le chemin de fer
reliant Dakar a Saint-Louis (capitale coloniale a I’époque). Elle souhaitait accélérer le
développement de la production arachidi¢re et tirer profit des installations portuaires supérieures
de Dakar.

3.2.3. Le capital social des chefs religieux durant la colonisation

Dans les territoires ruraux, les autorités politiques coloniales s’appuient sur ces pouvoirs
religieux pour administrer les populations (forme de gouvernance locale, religieuse, indirecte, qui
contribue trés tot a la légitimation du pouvoir central). Ainsi, comme 1’explique M.C Diop : « dés
la fin de la premiére décennie du 20°™ siécle, le colonisateur utilise le modéle d’autorité
maraboutique au profit de 1’action administrative » (2002 : 34). La colonisation frangaise s’est
caractérisée par un systéme administratif oppressif et centralisé qui empéchait les collectivités
locales de jouir d’une relative autonomie. L’institution du travail forcé fut appliquée avec rigueur,
dans plusieurs centres urbains, avec comme effets, (I’absence de protection sociale, un systéme
fiscal contraignant, le prosélytisme des chefs de cantons dans le recouvrement de 1'impdt, qui
forgait les populations a étre victimes de l’arbitraire lors du paiement des taxes fiscales). A
I’opposé, le pouvoir (substantiel) des religieux sur les collectivités locales est sensiblement
différent de celui des chefs de cantons qui utilisent la coercition pour administrer les masses
rurales. Ce pouvoir fondé sur un discours symbolique afin de recommander, persuader et
convaincre est mieux pergu dans les collectivités puisqu’il permet d’atténuer la logique coercitive

de I’administration coloniale :

Le marabout est la seule notabilité, qui par ses interventions auprés des autorités coloniales, peut
faire différer le paiement des impdts, obtenir des aides et interventions dans tel ou tel domaine parce qu’il
est le seul capable sans recours & la violence de mettre en ccuvre la politique économique des autorités
coloniales sur la base des principes idéologiques de dévouement et de soumission (M.C Diop et al. 2002 :
35).

Les religieux pergus comme des « courroies de transmission des décisions coloniales »
selon Diop, s’arrogérent des positions privilégiées aux cotés des chefs de cantons et commandants

de cercles. Ils ne disposent d’aucune charge administrative et obtiennent une légitimité bien




90

réelle, avec la reconnaissance de leur pouvoir décisionnel, de leur rdle de courtier dans le
processus de gouvernance coloniale, par souci de profit, de maintien de ’ordre ou d’assurer la
paix sociale. L’Etat colonial les utilise pour accéder aux sociétés rurales parce qu’ils y détiennent
un capital social élevé. La plupart des marabouts incitent les populations a accepter les décisions
coloniales et résolvent les problémes sociaux, juridiques et fonciers des communautés

villageoises selon les seules lois reconnues dans ce milieu, les lois islamiques.

Les religieux permettent a I’Etat colonial d’atténuer le caractére impersonnel et directif de
son administration en reproduisant les politiques administratives en termes sociaux, utilisant la
parenté, la famille, la condition sociale du paysan comme référentiel idéologique dans les
discours adressés aux collectivités locales. Dans les discours, il est usuel que I’action coloniale
soit reformulée dans une logique symbolique qui suggere la soumission et la dévotion a I’autorité.
Pour 1’Etat colonial, il suffit de leur donner des directives qui coincident avec leurs intéréts de
gouvernance (mobilisation pour des corvées, collecte d’impéts, productions de monocultures,
etc.) pour construire une entente cordiale avec les confréries religieuses, d’autant qu’on se rend
compte que ces derniéres ne sont pas généralement porteuses d’un projet révolutionnaire®. Ce
role de médiation peut faire croire que les religieux au Sénégal se sont établis comme un relais
indirect de I’administration coloniale, 4 I’instar du systéme d’administration indirecte, des colons
anglais qui déterminaient les grandes orientations politico-administratives et en laissaient la mise
en ceuvre par des autorités locales, selon leurs us et coutumes. Toutefois, méme si le pouvoir
colonial frangais utilise le mod¢le d’autorité des religieux dans sa politique administrative, il ne
les 1égalise pas pour autant. Il s’agit ni plus ni moins que d’une stratégie de gouvernance dont
I’enjeu est la centralisation territoriale, autour des métropoles que sont Dakar, Rufisque, Gorée et
St-Louis contr6lées par 1’administration coloniale. Les territoires ruraux sont administrés par des

chefs de cantons et des commandants de cercles qui répondent directement & 1’Etat central.

Dans ce dispositif, les religieux occupent le role d’intermédiaire entre les collectivités et
les colons en autant que les intéréts de ceux-ci soient sauvegardés dans ces territoires. On assiste
a la coexistence de deux systémes s’épaulant mutuellement et reliés par le patronage. Comme
I’indique Thioub (1998 : 191), on est toujours dans une période d’accommodation (entre ces deux

pouvoirs), économiquement intéressante pour le pouvoir colonial parce que les chefs confrériques

*! La méfiance reste tout de méme de mise puisque le pouvoir politique colonial surveille et
contrdle, a travers le Service des affaires musulmanes, un bureau spécial de la colonie, sous administration
de William Ponty, délégué francais envoyé au Sénégal, chargé d’inspecter et de contrler la nature et
I’évolution des mouvements religieux, Voir A. Piga (2007 : 157).




91

arrivent a former des falibés (disciples) subordonnés et trés disciplinés. D’un c6té, on retrouve
’appareil confrérique, reposant sur les marabouts et leur controle exercé sur les masses rurales et

de I’ autre, le systéme étatique, s’exercant sur les villes et chefs-lieux de département.

Par conséquent, les religieux répondent au besoin économique du pouvoir colonial et en
‘ 52 : 5.l
retour, ce dernier offre des avantages™ tels que la construction de routes, des équipements

hydrauliques, la reconnaissance sociale sous forme de décorations :

Le pouvoir colonial a intérét & appuyer les marabouts et & consolider les confréries, en rehaussant
leur pouvoir social, le pouvoir d’influence de certains marabouts dans le cadre de cette logique
d’accommodation et de gentlemen’s agreements qui s’installe (entretien avec Ibrahima Thioub,
Dakar, le 18 mars 2008).

~ Dans le méme temps, les confréries tirent profit de 1’appui du pouvoir colonial pour
obtenir des faveurs (pensions sociales, interventions financiéres, pelerinages a la Mecque en
confrepartic des soutiens adressés aux politiques lors des cérémonies religieuses, etc.). Ces
prestations renforcent le caractére élitiste des religieux qui occupent une position aisée et
d’autorité au sein des collectivités locales, lesquelles les sollicitent réguliérement pour résoudre
des problémes sociaux et économiques. D’interlocuteurs, ils sont alors trés vite pergus comme
acteurs plénipotentiaires, disposant d’un pouvoir réel, avec une grande capacité financicre,

propice a la redistribution collective dans ces localités :

[...] en devenant non seulement des guides spirituels, mais aussi temporels, les marabouts ont pris
en charge la société pour lui permettre de surmonter les bouleversements liés a la destruction
violente du systéme monarchique [...] en permettant aux populations d’échapper dans 1’imaginaire
4 une situation désastreuse au niveau social, I’islam a servi de moyen d’expression et de
protestation sociale (M.C. Diop, 2002 : 31).

En effet, méme si les pouvoirs coloniaux cherchent a intégrer les masses rurales dans leur
espace de gouvernance, en procédant a un découpage territorial répondant a des impératifs
stratégiques™ et économiques, ils provoquent 1’érection de localités sous la tutelle des chefferies

religieuses. Autour de celles-ci s’organisent des mécanismes de restructuration identitaire des

52 L’accommodation aura méme permis 3 1’administration coloniale frangaise d’offrir & Cheikh
Ahmadou Bamba- chef spirituel des mourides- la Légion d’honneur car ses disciples auraient apporté, par
leur labeur, une contribution importante de 500 000 francs, lorsque le franc était en difficulté en France, en
1926. Voir Thioub (1998 : 191)

> Comme le rappelle Bachir Diagne (1992 : 279), la création de 1’école coloniale a comme
objectif majeur de contrer 1’islam majoritaire au Sénégal, en permettant & des comptoirs coloniaux comme
Dakar, Gorée et St-Louis ou 4 des localités comme Thies, la Casamance, etc. de disposer d’institutions
chrétiennes d’ensecignements publics. L’école, dispositif de transformation et d’urbanisation voit des
groupes sociaux (wolofs, sérers) mieux ancrés dans la logique culturelle coloniale.




92

communautés rurales, déchargées du joug des ordres séculaires déphasés ou coloniaux
hégémoniques. L’islam des confréries religieuses fédére dorénavant ces communautés autour

d’espaces sacrés mus dans une logique sociale égalitaire :

L’islam constitue de véritables terroirs dans les capitales confrériques ot peuvent étre en quelque
sorte suspendues les lois valables pour I’espace normalement homogéne de la République. Cette
relative autonomic de 1’espace confiérique est une constante depuis I’époque coloniale ou la
résistance a la domination se traduisait, pour cet espace, dans une fonction de « contre-société » et
de contre-pouvoir (S. B. Diagne, 1992 : 279).

Au terme de ce constat, le premier rappel que 1’on peut faire, c’est que le systéeme
confrérique, qui a pris la reléve du systéme traditionnel détruit par la colonisation a donné au
Sénégal les guides spirituels et temporels pour la population. En comblant le vide politique
provoqué par la défaite des monarchies centrales, I’islam sénégalais, dans sa composante
confrérique s’ouvrait pleinement aux collectivités locales dont il assumait déja la direction
spirituelle. L’une des contributions les plus importantes accordées au gouvernement colonial par
les chefs religieux fut ’adhésion a son programme de développement de la culture arachidiére (un
des principaux buts de la colonisation et 1’'un des moyens les plus efficaces d’intégration du

Sénégal dans le systéme capitaliste).

Comme nous I’expliquent les chercheurs du Forum Civil, tout pouvoir étatique colonial
ou postcolonial qui requiert ’obéissance des sujets, réclame une continuité administrative et
I’exercice d’une domination (si le recours a la contrainte cst un facteur qui génére 1’obéissance au
pouvoir de 1’Ftat, la 1égitimité qui dispense du recours systématique a la force engendre aussi
I’obéissance). Ainsi, I’Etat colonial s’est donc appesanti sur le capital symbolique des pouvoirs
religieux pour gouverner les collectivités locales. Toutefois, les chefferies religieuses disposant
de privileges socio-économiques reconnues (avec la production arachidiére : moyen
d’enrichissement et de puissance) consolident leur capital social dans ces espaces de
gouvernance. C’est ce capital qui permet la logique d’alliances entre religieux et politiques dans
le Sénégal postcolonial. La logique d’alliances et de collusions anime 1’espace politique
contemporain, avec plusieurs partis qui se lancent dans « la compétition aux marabouts » pour la

lutte au pouvoir.




93
3.3. L’Ftat et les autorités religieuses durant la période post-coloniale

Plusieurs chercheurs africains, dont Ndiaga Gueye (1984) estiment qu’au Sénégal, a
I’instar d’autres sociétés périphériques dépendantes, la création de I’Etat postcolonial n’a pas été
I’ceuvre d’une bourgeoisie nationale, comme ce fut le cas des sociétés occidentales mais celle
d’une bourgeoisie étrangére. En ce sens et comme 1’évoquait Mouhamadou Mbodj (2007 :
entretien a Dakar), « la création de 1’Etat sénégalais n’a pas été le produit d’un mouvement
révolutionnaire national ; le processus de lutte qui devait permettre aux masses de faire accéder
leurs représentants a la téte de I’Etat a été amputé par la colonisation ». Ce faisant, certaines
études sur le Sénégal (Benga, 1989, M.C. Diop et M. Diouf, 1999) ont évoqué le caractere
exclusif et limité de la gouvernance exercée par les régimes politiques post-coloniaux a I’égard
des collectivités locales. Parmi les historiens rencontrés lors de nos enquétes, M. Mbodj et P.
Mbow énoncent méme !’idée d’une « appropriation de I’Etat » par des groupes socio-culturels -
wolofs et sérers- notamment, qui, au sortir de la colonisation étaient préts a poursuivre le mod¢le
de gouvernance coloniale car étant mieux intégrés dans le dispositif administratif et scolaire de la
république. Selon cette approche, ces groupes socio-culturels maintiennent et reproduisent le legs
du systéme colonial en accordant des priviléges a d’autres groupes (religieux) dans I’espace
public, marginalisant par la méme occasion les communautés résidant dans des zones

périphériques.

L’externalité de I’Etat, un des éléments explicatifs les plus pertinents pour saisir
initialement 1’incapacité du pouvoir institutionnel sénégalais a assurer l'intégration nationale
s’agrémente de la lecture de Fabre sur le renouvellement axiomatique. En effet, pour Fabre, I’Etat
renouvelle ses bases de légitimité au sein des collectivités locales. Au fil du temps et des crises
socio-économiques, il s’articule aux lieux de gouvernance permettant 1’adaptabilité, la viabilité et
la validité de son systéme dans la société. Celles-ci résident dans le potentiel normatif qu’il serait
capable de produire et d’actualiser (principe de renouvellement axiomatique) en fonction des
problémes que fait naitre la dynamique des sociétés : « (...) lieu d’une adaptation dialectique
qu’appelle le mouvement de ’histoire, il ne manifeste en rien les symptomes d’épuisement qui ne
manqueraient pas d’apparaitre dans un systéme de régles intangibles en décalage avec les besoins
des sociétés hic et nunc » (Fabre 1999 : 170). Ce raisonnement développé dans le cadre d’une
explication sur la légitimation du politique et du réaménagement normatif de 1’Etat moderne est
utile pour comprendre comment le politique au Sénégal est construite et se transforme au sein des

collectivités locales. C’est ce principe qui nous permet de saisir comment d’une fonction




94

tribunitienne® (Coulon, 1981), le religieux a permis la nouvelle orientation du pouvoir politique
dans la période post-coloniale, redéfinissant constamment son discours sur lui-méme et sur sa
finalit¢ pour fonder I’essentiel de sa légitimité sur celui du religieux, surtout avec le régime
politique du Sénégal actuel, qui fonde sa légitimité sociale sur les communautés religicuses
(mourides, notamment). Dans cette optique, la structure religieuse reste une base sociale
essentielle du pouvoir politique central, c'est-a-dire ce sur quoi il repose en partie pour assurer sa

perpétuation.

3.3.1. Les fondements de 1’alliance politico-religieuse sous Senghor (1960-1980)

L’alliance entre 1’administration coloniale et les chefs religieux aura permis la
gouvernance des collectivités locales, avec des effets socio-économiques importants pour les
chefs religieux, devenus grands producteurs agricoles dans le monde rural. Progressivement, a
I’indépendance nationale, sous le régime de Senghor (1960-1980), les politiques continuent leur
collaboration avec les religieux, pour faire accepter leur mode de gouvernance dans le monde
rural. En effet, Senghor (dont 1’accés au pouvoir a été favorisé par le Ndigél de Serigne Fallou
Mbacké) est soucicux d’assurer sa légitimité politique dans les communautés rurales™, en faisant
appel aux chefs religieux pour la stabilisation et la continuité de ’alliance. L’alliance politico-
religieuse repose sur un échange de services (les religieux édictent des avis aux populations pour
le maintien des politiques au pouvoir, tandis que les politiques octroient des priviléges et services

sociaux aux religieux au sein des localités).

La nature clientéliste des relations entre pouvoirs politique (chefs de partis) et religieux
(chefs maraboutiques) assure aux politiques, une légitimité constante pour les nouveaux régimes
en place. Ainsi, les factions qui se disputent le pouvoir ont besoin des voix des ¢électeurs
(notamment dans les villages), lesquels sont soumis aux chefs religieux. Ils s’inscrivent dans la
méme logique de rapprochement de 1’administration coloniale pour résoudre leurs problémes,

faire avancer leurs revendications, en assistant & des cérémonies religicuses, en montrant

* Cette fonction expliquée par Christian Coulon dans le « marabout et le prince » (1981) est celle
qui permet au religieux de se porter sur la place publique dans un langage plus accessible, plus intelligible
pour les masses que celui de la politique ordinaire (dite des élites occidentalisés).

55 En effet, comme 1’évoquent M.C. Diop et al. (2002 : 41), I’Etat-indépendant est pergu dans les
villages comme une entité abstraite et insensible aux collectivités. A I'inverse, le religieux est souvent
pergu comme 1’unique autorité locale par les agriculteurs.




95

publiquement leur soutien a 1’autorité maraboutique et regoivent en retour, un fort appui pendant
les périodes d’élection®®. Selon certains (M. C Diop et al, 2002 et Abdoulaye Bara Diop, 2001)
cette implication du religieux dans ’espace politique consacre le lien qui unit la société a I’Etat

central dans le contrat social sénégalais.

Ainsi, le nouvel Etat qui perpétue cette logique d’alliances, instaure de concert avec les
élites maraboutiques en place, un espace socio-politique permettant d’assurer une légitimité
politique viable auprés des populations. Le contrdle de celles-ci, par I’intermédiaire des chefs
religieux représente dés lors pour les élites politiques un enjeu crucial pour le soutien des
communautés locales dans le développement. En effet, face a la faillite des idéologies et des
stratégies du développement initiées par I’Etat, I’islam confrérique est resté un rempart qui a su

traduire les aspirations des masses:

La preuve de ce tournant est le discours produit par la hiérarchie administrative en direction du

monde rural. 11 est la réplique exacte, sinon la reprise (...) du discours maraboutique. 11 se fonde

sur une idéologie développementaliste se voulant identique & ce qui est considéré comme le centre

de I’idéologie confrérique : ’exaltation du travail (Diop, 2002 : 39).

En dépit de sa collaboration avec le pouvoir religieux, la nouvelle élite dirigeante se
retrouve dans une situation paradoxale. D’un cété, elle est incapable d’assumer une part
importante de ses fonctions (fourniture de biens sociaux et de services publics, etc.) alors qu’elle
doit faire face de 1’autre c6té aux fortes pressions des communautés locales, voulant combler
leurs besoins sociaux, surtout en période de crise. Dans plusicurs localités, les activités de
régulation des collectivités territoriales continuent de dépendre des politiques décisionnelles du
gouvernement central. Celui-ci, par sa législation peine a relicher significativement son contrdle
dans les régions administratives. Désormais, les rapports clientélistes entre religieux et politiques

sont au cceur de 1’organisation politico-administrative.

5 Les marabouts, tel que nous le rappelle A. Hamid Ndiaye (2008 : 112) devenus « Grands
Electeurs » se servent du Ndigel pour décréter des consignes de vote aux populations. Le support du
Khalife Général des mourides (Serigne Falilou Mbacké) & Senghor (qui avait promis de contribuer a la
construction de la Grande Mosquée de Touba) sera déterminant pour 1’élection de ce dernier a la présidence
de la république en 1963.




96
3.3.1.1 Le dispositif administratif de contrdle des collectivités locales

Le 13 janvier 1960, le gouvernement adopte unc loi qui restructure toutes les divisions
administratives du Sénégal et institue la fonction de gouverneur et de chef d’arrondissement, alors
qu'avant le pouvoir central disposait d’'un controle direct sur les collectivités, le chef
d’arrondissement se substitue au chef de canton comme agent exécutif de 1’Etat, notamment en
matiére de gouvernance. Ainsi, I’Etat prévoit dans son organisation administrative, des structures
de mobilisation populaire et de participation, la création d’un systéme coopératif’ (office de
commercialisation agricole, etc.) qui conforte sa présence dans la région, le département et
l’arrondissement. Ces trois institutions visent a dessaisir les autorités mises en place par
I’administration coloniale, mais aussi les religieux, dont le réle politique ne cesse de croitre dans
les foyers-religicux, comme Touba, Kaolack, Tivaouane, Médina Gounass, Thiénaba, etc. par une
tentative de mobilisation populaire des paysans. Pour les pouvoirs publics, le contrdle de
décisions des collectivités locales par les administrateurs plénipotentiaires de 1'Etat (chef
d’arrondissement) réduirait 1’autonomie de I’entité religieuse dans ces espaces ruraux. Toutefois,
ces mesures vont étre pergues par les collectivités locales comme des outils de contréle de 1’Etat
destinées a renforcer le pouvoir politique arbitraire plutét qu’a promouvoir le développement
local (Piveteau, 2005 : 49).

La volonté des pouvoirs publics de maitriser les collectivités locales s’est poursuivie avec
trois lois destinés a instituer un programme de modernisation nationale. Il s’agit de la loi sur le
domaine national (1964), la réforme de I’administration territoriale et locale (1972) et le code de
la famille (1972). Comme le rappelle Mamadou Diouf (2002 : 54), la loi 64-04 sur le domaine
national assure a la classe dirigeante le monopole d’allocation et d’appropriation des ressources
fonciéres et la capacité d’intervenir directement dans les collectivités rurales : «la loi sur le
domaine national attribue & I’Etat 95% des terres dont Iutilisation est confiée aux collectivités
locales mais la tutelle est maintenue » (Diouf, 2002 : 54). Pour Mouhamadou Mbodj du Forum
Civil, la loi sur le domaine national atteste la marginalisation culturelle et ethnique qui caractérise
le régime post-colonial senghorien. En effet, avec cette loi, il est décrété que toutes les terres non
immatriculées peuvent étre attribuées 4 I’Etat. Celui-ci détient le contrble du patrimoine national.

Pour Mbodj, la loi sur le domaine national est

[...J une loi martiale qui certifie la dépossession fonci¢re de normes coutumiéres traditionnelles au
profit de nouveaux rapports sociaux érigés selon le code civil frangais d’essence napoléonienne.
C’est cela qui accentue la marginalisation, les spéculations foncires, le rejet des normes
coutumiéres et I’externalité de I’Etat dans les collectivités (Mbodj, entretien, juillet 2007).




97

Cette conception soutient que des groupes ethniques (wolofs et sérers) s’attribuent
arbitrairement des possessions fonciéres. Ces groupes contrdlent le pouvoir politique grice a
1’Etat qui a institué un code civil de "universel : « quand on sait que 1’universel, c’est le local du
plus fort, on peut en conclure que c’est celui qui a réussi a nous imposer son rapport de forces,
qui institutionnalise le pouvoir des fonctionnaires sur la terre » (Mbodj, entretien, juillet 2007).
L’Etat, capté par les élites bureaucratiques accentue la logique corporatiste et exclusiviste dans
les collectivités territoriales. Par exemple, I’Etat sénégalais peut accorder des concessions de
terres aux dignitaires religieux dans le nouveau processus d’aménagement territorial qui série les
rapports sociaux; des milliers d’hectares de foréts, classés « domaine national » peuvent étre
accordés aux religieux pour leurs activités agricoles. Dans ce registre, on peut craindre une
confiscation du domaine national par I’Etat, dont la personnalisation par I’élite gouvernante

suscite faveurs et priviléges pour conforter des intéréts politiques.

Pour Mbodj, avec la loi sur le domaine national, Senghor a tenté de trouver des
«réponses conjoncturelles a des problémes d’origine structurelle ». L’Etat, s’étant édifié autour
des villes s’assure d’avoir un champ de compétences réelles dans les localités rurales. Les taches
assignées aux chefs d’arrondissement et autres conseillers ruraux sont exclusivement fonciéres.
Les réformes de 1972 sur 1’administration territoriale et locale instituent 43 communes et 317
communautés rurales ; la loi 90-37 érige la région en entité administrative et le code de la famille
réglemente les questions civiles et publiques, de filiation, de parenté, d’alliances, etc. Ces
réformes permettent de batir une politique administrative: « I’héritage de la gouvernance
coloniale est le maintien, sinon I’accentuation d’une tradition d’administration a 1’exclusion d’une
tradition de gouvernement des hommes, des femmes et des communautés sénégalaises » (Mbodj,
entretien : juillet 2007). Cette approche de la gouvernance a été a la base de 1’organisation
politique et administrative du régime de Léopold Sédar Senghor pour le controle des collectivités
locales sénégalaises, qui ne seront réellement instituées qu’au milieu des années 90, avec la

pleine représentation locale a I’échelon régional.

57 Dans le code des collectivités locales au Sénégal, institué le 22 mars 1996, on peut y voir la
nouvelle politique de décentralisation prise par le gouvernement de Diouf (M. Diouf, 2002 : 150). Cette
réforme, plus connue sous le vocable de « régionalisation » consacre 1’érection des régions, (simples
circonscriptions administratives de 1’Etat jusqu’a cette date), en collectivités locales dotées de la capacité
Jjuridique et de I’autonomie financiére. La région est composée de départements; le département est formé
de communes et d’arrondissements et 1’arrondissement est constitué de communautés rurales.




98

En dépit de la volonté des pouvoirs publics d’assurer une mainmise dans les collectivités
par ces réformes administratives, destinées a encadrer la vie sociale, politique et économique des
populations, les systémes d’autorité confrérique y sont bel et bien ancrés. En effet, dans le
Sénégal rural, les relations entre les élites politiques et les collectivités n’ont jamais été aisées.
Celles-ci ont souvent été percues comme représentants d’une entité abstraite, importée,
kleptocrate et surtout insensible aux problémes des masses rurales. A I'inverse, les chefs
religieux, experts de la mobilisation populaire, notamment dans les champs agricoles, pourvoyant
aux nécessités de base des paysans, offrant gites, nourriture et subsides aux collectivités rurales
sont pergus comme des acteurs plénipotentiaires de la gouvernance. Dans les zones rurales, le
religieux s’étant substitué au chef traditionnel depuis 1’époque coloniale, par sa présence

constante dans le quotidien des populations, représente souvent I’unique autorité locale reconnue.

C’est vraiment autour de lui que la société tend a s’organiser pour les questions locales de
gouvernance. C’est ainsi que le rdle joué par les religieux au bénéfice de Senghor sera essentiel

pour faire accepter la présence d’entités administratives dans leurs localités :

Les marabouts par leur role dans le réseau de clientéle politique, nomment des députés, des maires
(ceux-ci cherchent leur aval), établissent un lien direct avec le chef de I’Exécutif (...). Les
autorités administratives locales sont obligées de leur « faire acte d’allégeance » pour pouvoir se
maintenir en place (Diop, 2002 : 39).

C’est ainsi qu’une entente préférentielle dite « consensus du Bassin arachidier » est
constituée entre le président de la république Léopold Senghor (un chrétien, de 1’ethnie sérer),
Serigne Falilou Mbacké, (un wolof, chef de la confrérie mouride) et Serigne Ababacar Sy (un

toucouleur, chef musulman de la confrérie Tidjane).

3.3.1.2 Le consensus du Bassin arachidier : le « contrat social » des collectivités locales

L’objectif de ce consensus est d’accorder une « citoyenneté rurale » aux communautés
paysannes, longtemps maintenues dans [’état de sujétion, depuis la colonisation. La solidarité
confrérique, devant I’incapacité du régime Senghorien a assurer le contrble des collectivités

rurales participe 4 la construction d’une civilité religieuse™ au sein des collectivités locales

% Les religieux assurent un réle de protection sociale aux populations résidantes et travaillantes
dans ses terrains agricoles. Dés lors, la citoyenneté rurale est prisée par des milliers d’adeptes soucieux de
contribuer au développement social et économique et d’adhérer au systéme de solidarité de la communauté
musulmane (Coulon, 1983 : 145).




99

(I’autorité des chefs confrériques est de plus en plus importante dans des zones comme Touba,
Tivaouane, Ndiassane, Cambéréne, etc.). Les rapports entre le pouvoir politique et religieux
permettent 1’érection d’un contrat social dans ces localités. L’Etat-nation concéde aux chefferies
religieuses le droit d’aménager, d’organiser et de gouverner les masses rurales habitant dans ces
territoires. Dans des régions comme Diourbel, Kaolack ou des zones comme Touba, Tivaouane,
les religieux (par leur capacité a mobiliser des ressources, a recruter des populations, par
I'implication intégrale de leurs chefs maraboutiques, par leurs capacités organisationnelles dans
les champs, etc.) contribuent a structurer les rapports politiques, sociaux et économiques des
collectivités rurales. Dans celles-ci, le capital social détenu par les religicux apparait comme I’une
des ressources les plus significatives en matiére de gouvernance locale. Dans sa volonté de
gestion des populations paysannes, les pouvoirs publics, nouvellement ¢lus, souhaitant
’intégration des masses populaires dans leur dynamique de développement, cherchent a tout prix
a impliquer les autorités maraboutiques (propriétaires des champs agricoles) dans des
programmes d’acceés au crédit. Pour ce faire, ils octroient des préts aux élites maraboutiques, dans

le cadre d’un fonds mutualiste de développement rural.

Pour le régime au pouvoir, ces préts individuels accordés aux autorités confrériques
offrent un élément de stabilisation politique, un moyen par lequel I’Etat reproduit sa clientéle
politique rurale. Tel que nous le révéle un chef maraboutique de la confrérie Tidjane (souhaitant
conserver I’anonymat, lors de nos entretiens a Dakar en 2007), la redistribution discrétionnaire
de ces préts aux élites religieuses qui contrélent des sphéres de pouvoir dans les territoires ruraux,
permet de s’inscrire dans la propagande politique. L’Etat a toujours accordé aux chefs religieux
des contreparties financiéres en plus de leur céder des espaces territoriaux -€rigés en bastions
cultuels- en échange de leur adhésion et dévouement politique. Dans cette logique, 1l serait
inconcevable de refuser un prét a un grand chef religieux qui en manifesterait le besoin au risque
de rompre la relation de clientéle et d’intéréts. L’alliance stratégique entre politiques et religieux

permet d’assurer la viabilité de leurs relations :

[...] les marabouts sénégalais ont besoin d’argent, autant que les classes politiques et sur ce point,
ils ont des intéréts a sauvegarder qui les rendent tributaires du pouvoir temporel; autant ils ont
besoin de subvention, autant ils ont besoin de crédits bancaires et autres activités pouvant étre
lucratives dans le secteur d’exploitation agricole (Diop, 2002 : 40).

Le modéle de gouvernance légué par le colon procede des mémes pratiques de
collaboration avec le nouveau régime politique qui établit des alliances conjoncturelles
(consensus du Bassin arachidier) avec la chefferie religieuse, pour la gestion des collectivités

territoriales. Ces stratégies politiques du nouveau gouvernement constituent indubitablement « un




100

jeu d’équilibrisme précaire pour pallier au déficit structurel de I’illégitimité de la construction de
I’Etat-nation, surtout dans le milieu rural » (Mbodj, 2007). Le pacte social autour du bassin
arachidier confere aux religieux, notamment a 1’élite maraboutique un pouvoir substantiel sur les
collectivités locales. Les chefs religieux détiennent un réle indispensable dans 1’encadrement des
populations rurales dans les activités de développement et de gouvernance. Cette situation permet
non sculement le développement de la culture arachidiére mais aussi consolide la réussite du
systéme religieux (et a fortiori de I’autorité maraboutique, laquelle intervient dans 1’économie
nationale pour réduire les cotits de production de I’arachide. Les milliers de disciples (mourides,
notamment) qui participent aux travaux champétres constituent une main d’ceuvre propice et non
salariée. Le pacte établi entre le marabout et son disciple (qui lui fait confiance intégrale et
accepte de se soumettre a son autorité, en participant notamment a des tidches temporels) concourt
a cette situation. En investissant trés peu dans 1’équipement et pas du tout dans la prestation de
travail des agriculteurs, le gouvernement s’assurait de tirer des dividendes avantageuses pour
cette production, génératrice de revenues, a faible coit. L’engagement politique, social et
économique des religieux dans la gouvernance des masses paysannes a été une clef de la réussite
du régime de Senghor, pour qui « les conflits sociaux pouvaient étre absorbés par le dialogue, le
consensus et non 1’affrontement » (Mbodj, 2007, entretien). C’est pourtant le conflit ouvert avec
les partis d’opposition, avec notamment un des principaux leaders : Abdoulaye Wade, cumulé
avec le fort taux d’abstentions (38%, lors des élections de 1978) qui mine son autorité, jusqu’a sa
démission le 31 décembre 1980, cédant le pouvoir au tout jeune premier ministre de 1’époque,

Abdou Diouf, en vertu de I’article 35 de la Constitution nationale (G. Hesseling, 1985 : 279).

3.3.2. Les évolutions de I’alliance politico-religieuse sous Diouf (1981-2000)

La particularité de I’islam confrérique réside dans sa capacité d’adaptation face a des
contextes socio-politiques nouveaux. Les chefferies religieuses ont pu renouveler leur alliance
avec les politiques, aprés I’indépendance nationale. A la situation résultant du monopartisme et de
la gouvernance administrative senghorienne, elles s’adapteront au contexte politique du nouveau
régime de Diouf (1981-2000), en s’immisgant dans les luttes de factions, les modes populaires
d’action politique et de compétition €lectorale. C’est dans un contexte marqué par de profondes
crises structurelles, politiques, sociales et économiques que s’opére un large mouvement de

reclassement des forces politiques et religicuses. Il convient de revenir briévement sur les bases




101

de ce rapport pour mieux saisir les transformations socio-politiques au cours du régime d’Abdou

Diouf.

3.3.2.1 Les bases du contrat social fragilisées

L’arrivée au pouvoir de Diouf entraine de sérieuses perturbations dans la politique de
collaboration avec les religieux, avec la ligne « technocrate » que souhaite imprimer le président
Diouf, qui serait propice a la modernisation et a la centralisation du systéme politico-
administratif. 4 contrario, les chefferies religicuses, solidement ancrées dans les collectivités
locales y ambitionnent toujours le maintien de leur autonomie organisationnelle, cédant
irémédiablement le champ a une intense période de rivalité politico-religieuse. Il est fréquent
dans les débats populaires de relier cette attitude de défiance du nouveau président de la
république a la « formation étrangére » que ce dernier a regu en France, alors qu’il y était
étudiant. On rapporte fréquemment ses nombreux réquisitoires, parus dans son mémoire sur
«I'Islam dans la société wolof », ou il fustige ’attitude des religieux qui collaborent avec le
pouvoir politique, décrivant D’irrationalit¢ de la logique de dépendance entre marabouts et
disciples. Pour le jeune universitaire de 1’époque, il était utile que le gouvernement sénégalais se
distance des religieux dans la politique de gestion locale ou nationale ; ceux-ci étant des

instigateurs du clientélisme politique, préjudiciable aux normes de la gouvernance administrative.

Ainsi, lorsqu’il monte au pouvoir en 1981, Diouf s’attache a moderniser le systéme
politique au Sénégal, a travers des réformes institutionnelles. Les Politiques d’Ajustement
Structurel (PAS) constituent 'une des stratégies majeures destinées a moderniser 1’économie
nationale : «L’engagement avoué du gouvernement en faveur d’une modernisation a
I’occidentale au Sénégal, reposant sur des instruments « bureaucratiques » de 1’administration
d’Etat, ainsi que sur les PAS (entérinés par la Banque Mondiale et le FMI) confirment la
réputation d’un gouvernement « technocrate » (D. Cruise O’Brien, 2002 : 87). La libéralisation
des services publics, la vague du multipartisme, etc. participent du méme projet d’autonomisation
des relations a I’égard de I’appareil religieux. Toutefois, 1'illégitimité sociale issue de ces
politiques gouvernementales et la volonté du président de se maintenir au pouvoir avec une forte
recrudescence de la contestation politique et sociale, issue des partis d’opposition, des

mouvements syndicaux, associatifs, des jeunes citadins, etc. allait remettre sur les rails la




102

politique de collaboration et de renégociation du contrat social entre chefferies religieuses et

gouvernement national.

Du c6té des religieux, la mise en place de nouvelles réformes institutionnelles a fait naitre
a ses débuts, des inquiétudes chez les élites religieuses, soucieuses de maintenir des relations
privilégiées avec le pouvoir politique. Dans le contexte du pluralisme politique, apparaissait
néanmoins le risque de voir les masses rurales s’émanciper du pouvoir religieux pour intégrer
directement les espaces de pouvoir (partis d’opposition, mouvements syndicaux, etc.) décriant le
gouvernement national. Toutefois, le recours a 1’appui concret des grands marabouts est toujours
aussi prégnant en matiére de légitimité sociale, notamment dans la compétition électorale (rdle
d’encadrement des chefferies religicuses lors des €élections présidentielles). Les consignes de vote
(des chefs mourides notamment) permettent de renforcer la stabilité politique lors des premicres

décennies de la gouvernance de Diouf.

3.3.2.2 Les périodes d’ajustement entre religieux et politiques

En 1988, les équilibres sociaux sont gravement ébranlés avec la période d’instabilité
politique, cédant la place aux désordres populaires, des mouvements estudiantins, etc. : « C’est
Pirruption du social dans la politique, la gestion d’une nouvelle société civile qui affronte les
institutions » (Piga, 2007 : 38). Cette société civile s’affiche de plus en plus dans I’espace urbain
a travers les mouvements de jeunesse populaire qui envahissent les places de Dakar et ses
banlicues. La représentation de la jeunesse contestataire et participante est visible dans les
fresques murales dans les espaces urbains et dans les mouvements de Set-Setal, vaste initiative de
nettoyage et d’aménagement public des jeunes et mouvements associatifs dans les quartiers
populaires. Ce dynamisme social et politique de la jeunesse urbaine participe a une nouvelle prise

de conscience des idéologies nationalistes et contestataires contre le régime en place.

Face a cela, le gouvernement de Diouf renforce ses fonctions régaliennes en créant des
unités de maintien de 1’ordre, les groupements mobiles d’intervention (GMI), spécialisés dans la
gestion des émeutes urbaines. Les populations en général, surtout les jeunes ressentent durement
les conséquences de la crise économique telle que le chomage et ces PAS ont provoqué des
contestations notamment au plan social, de la part de mouvements syndicaux, associatifs,
estudiantins, etc. Réfractaires aux processus institutionnels du politique, ces mouvements

revendiquent une meilleure participation des jeunes a la prise de décisions qui engagent ’avenir




103

de la nation. Ils envahissent les espaces publics et s’impliquent dans le secteur informel, surtout
dans les villes (Dakar, Rufisque, Thies). La quéte de nouveaux espaces sociaux (associations de
quartier) demeure un objectif pour les jeunes qui rompent avec les entités institutionnelles que

constituent 1’école ou la famille.

En effet, face a la paupérisation et a la crise socio-économique au Sénégal, certains
parents se sont retrouvés incapables de pourvoir aux besoins de leurs familles, incitant des
processus d’autonomisation des enfants qui quittent I’école en cherchant a gagner leur vie dans
des secteurs d’économie populaire et en s’impliquant dans des associations de quartier, des
groupements religieux, etc. (M. Diouf, 1994 : 02). On constate ’émergence d’une nouvelle
catégorie de jeunes, qui désapprouvent le régime politique de Diouf et qui cherche a s’impliquer
dans des associations de quartier, des regroupements des originaires d’une méme région, d’une

méme ethnie, d’une méme confrérie religieuse pour s’investir davantage dans la collectivité.

La crise est source de difficultés grandissantes pour les jeunes générations « qui sont
poussées a entrer plus t6t sur le marché du travail, de fagon a aider leurs familles, mais aussi pour
rompre avec le risque de ne pas s’insérer a 'issue des études. Les jeunes hommes sortent plus t6t
que leurs ainés de 1’école » (P. Antoine et al, 2002 : 64). Si les jeunes s autonomisent de plus en
plus, investissant les secteurs informels de 1’emploi, on assiste dans le méme temps a des
mouvements religieux de réforme qui pronent un islam orthodoxe, caractérisé par une stricte
pratique religicuse. Ces mouvements, parmi lesquels on retrouve, les Ibadou Rahman et
Moustarchidines, s’inspirent des sources coraniques pour tenter de capter cette jeunesse
contestataire. Comme 1’évoque F. Samson Ndaw (2009 : 150), on assiste a la présence de
groupements religieux qui énoncent des discours moralisants faisant recours au spirituel pour
favoriser la mobilisation sociale. Ces mouvements sont exclusivement orientés vers les jeunes
citadins et se caractérisent par la volonté de dénoncer une société en crise de valeurs (crise
sociale, économique et politique) qu’ils aspirent a ré-enchanter, par un respect strict des principes
de I’islam. Marie Nathalie Leblanc et Muriel Gomez-Perez (2007 : 39-59) font le méme constat
dans leur article. L’engagement dans la cité est désormais le plaidoyer d’une nouvelle génération
de jeunes musulmans, urbains qui investissent les lieux publics, en manifestant leur envie de

participer au projet moral de la société :

(...) les jeunes musulmans militants se constituent comme des sujets moraux, pronant une
conduite de vie et une remoralisation de I'individu et de la société dans son ensemble. Le « bon »
musulman joue ainsi le réle du missionnaire pour 1’expansion et 1’enracinement de la dimension
éthique de I’islam dans la société, ce qui Iui confére un statut politique (Leblanc et Gomez-Perez,
2007 : 54).




104

C’est cela qui contribue également & une autonomisation des jeunes disciples du controle
des religieux, a travers le rejet des prescriptions et consignes de vote (Ndiggl) ordonnées par les
marabouts lors des campagnes électorales. Déja perceptible en 1988, la crise du Ndigél prend tout
son sens lorsque le Khalife Général des Tidjanes (Abdoul Aziz Sy) ne donna aucun mot d’ordre &
ses disciples lors des élections de 1988. La confrérie mouride, qui jusqu’alors soutenait le
gouvernement Diopf, connut un mouvement d’opposition interne. Comme 1’évoque A. L6 (2001),
des divergences subsistaient au sein de la confrérie mouride, ou Serigne Dame M'backé, un
religieux de la famille du Khalife, s'inscrit de sa propre initiative sur la liste du Parti
Démocratique Sénégalais (parti principal d’opposition du régime). Dans le méme temps, un autre
religieux mouride, Serigne Khadim M'backé, trés actif dans la communauté intellectuelle
sénégalaise fit une déclaration télévisée la veille des élections présidentielles, appelant a voter
contre Diouf : « Abdou Diouf nous a privé de travail et si Dieu veut le bonheur du peuple
sénégalais, Abdou Diouf ne sera pas réélu» (A. Lo, 2001 : 97). Cette déclaration a marqué les
esprits de plusieurs sénégalais tant elle semblait impensable au sein d’une confrérie, surtout
reconnue pour la discipline et le respect de la hiérarchie qui y régnait, aussi bien chez les
« talibés » (disciples) que chez les «serignes» (marabouts). Ces déclarations ont conforté
plusieurs fidéles dans le fait que les consignes de vote en faveur d’un président étaient caduques,
notamment pour A. Diouf, qu'ils considéraient comme le principal responsable de leurs
problémes économiques. Les disciples se distancient du contrat social et des chefs religieux qui

collaborent avec le régime en place :

Le doute en question s’est concentré dans la ville sainte de Touba, ou le chef de la confiérie
mouride, le Khalife Général Abdou Lahat Mbacké a regu un cowrrier de protestations sous la
forme des notes anonymes jetées a travers le mur extérieur de sa résidence et contestant le bien-
fondé du Ndigél électoral de 1988. (O’Brien, 2002 : 92).

Depuis cet épisode, les khalifes généraux mourides, successeurs de Serigne Abdou Lahat
M'backé ont été beaucoup moins enclins & donner des consignes de vote lors d’élections
politiques nationales. Prenant le fil des changements socio-politiques qui s’orchestrent dans
I’espace national sénégalais et au sein de sa confrérie, le khalife général des mourides, Serigne
Saliou Mbacké refusa de donner des consignes de vote en 1993 pour éviter tout risque

d’illégitimité sociale de sa confrérie, lors de la campagne électorale présidentielle.




105

Si Abdou Diouf arrive 4 garder le pouvoir en 1993 (certains® d’ailleurs évoquent les
fraudes électorales, les manceuvres politiques et la violence du régime a I’encontre des chefs
d’opposition, dont Abdoulaye Wade, emprisonné, puis admis au sein du gouvernement), en 2000,
il va le perdre au profit d’Abdoulaye Wade. La victoire de ce dernier (qui s’est appuyé sur les
jeunes, au plus fort de son Sopi, slogan mobilisateur du changement social) est révélatrice de la
volonté d’alternance du systéme politique et de la logique de changement bien ressentie par les
chefferies religicuses. L’alternance politique a aussi démontré une certaine détermination des
¢lecteurs de faire la distinction entre leurs «rdle » de «talibés », a l'écoute de leurs guides
religieux dans leur vie spirituelle et leur « réle » de citoyens lorsqu'il s'agit de la gestion politique

du Sénégal.

A Pissu de ce rappel historique, on constate que le systéme religieux est un rouage
important autant dans la culture politique que dans le systéme économique et social au Sénégal.
Les rapports de pouvoir entre 1’Etat et les confréries religieuses ont toujours été marqués par la
collaboration® (échanges de services, convergence d’intéréts, etc.) ou la domination (compétition
du systeme religieux et politique, négociations, etc.). Les ressources symboliques et matérielles
(principes du Ndigeél et capacité de la production et de la redistribution agricole) permettent aux
religieux d’y renforcer leur capacité d’action et leur contréle politique. Le contenu idéologique du
systéme religieux, qui transcende les rapports sociaux (groupes ethniques, hiérarchies sociales,
linguistiques, etc.) permet de conférer 4 ce systéme, un gage de réussite sociale, sur laquelle I’Etat
colonial puis postcolonial s’est appuyé dans la gouvernance des collectivités locales. Les
¢changes de services ont longtemps été analysés, pour expliquer les rapports de pouvoir entre
I’Etat et les confréries religieuses. Christian Coulon (1983 : 48) en a méme fait un cadre
analytique qui lu1 permet d’expliquer deux types de fonctions qui existent dans les rapports entre
religieux et politiques : une fonction de légitimation, de protection et de relais (pour 1’autorité
religieuse) et une fonction de reconnaissance et de 1égitimité (pour 1’autorité politique). Comme
I’évoque A. Hamid Ndiaye (2008 : 172) : «si les pays du Golfe [...] disposent de leaders

religieux regroupés dans des organisations politico-islamiques [...] qui promeuvent des projets de

% A. Khadre Lo (2001 :86) évoque la victoire du Parti socialiste avec prés de 59% des voix sur
fonds de fraudes électorales. La consultation est entachée par des délais sans fin et la confusion autour des
procédures de dépouillement. La commission nationale de recensement des votes suspend ses travaux sur
un constat d'échec, le conseil constitutionnel étant obligé de prendre le relais. La proclamation des résultats
n'intervient que le 13 mars 1993, dans un climat de forte contestation.

% Le faisceau de convergences d’intéréts entre religieux et politiques dans la gouvernance des
sociétés permet de structurer les rapports autour d’échanges de services, dans la mesure ou chacune des
parties maitrise des ressources différentes, mais complémentaires (Coulon, 1983 : 48).




106

sociétés exhortant le renversement des systémes politiques en place, au Sénégal, la réalité est bien
différente ». Les religieux sont d’une maniére générale, bien en phase avec les changements

politiques.

De Senghor & Wade, en passant par Diouf, les relations entre élites religieuses et
politiques ont beaucoup évolué (tantdt basées sur des liens clientélistes ou sur des rapports de
contre-pouvoir), elles ont encadré le paysage politique sénégalais, depuis les indépendances. Les
religieux ont réussi, au gré des crises socio-politiques, a constamment renouveler leur légitimité
et leur role de protection sociale. Ils se sont aussi imposés dans 1’espace politique national,
‘comme une réelle force sociale et organisatrice des communautés territoriales, en marge de
I’administration traditionnelle, coloniale et post-coloniale. Les masses rurales ont adhéré aux
discours des religieux et ont rejoint leur structure gouvernante, parce qu’ils ont su produire et
reproduire du capital social et symbolique, tout en accentuant la socialisation politique, lors

d’événements populaires majeurs.

Ce constat se révéle de maniérc probante dans trois localités religieuses (Touba,
Cambéréne et Médina Baye), que nous nous proposons d’approfondir au cours de nos prochains

chapitres.




107

CHAPITRE IV

TERRITORIALISATION DE TOUBA ET CAPITAL SYMBOLIQUE DES CHEFS
MOURIDES

Notre enquéte a Touba s’est déroulée dans le cadre d’un événement religieux (Magal de
Kazu Rajab) qui nous permit de voir comment cette « métropole de clercs » (Ross, 1994 : 07) se
construit comme un lieu de pouvoir, ou I’organisation territoriale détermine la gouvernance. Nous
décrirons le capital symbolique de Touba, détenu par les chefs religieux, puis le capital social du
Khalife et de sa famille, qui se caractérise par les projets locaux de développement. Ce qui nous
permettra d’aborder les processus de socialisation politique, lesquels assurent la gouvernance

locale, a travers la sacralisation du rituel (Magal de Kazu Rajab).

4.1. La construction symbolique de I’espace mouride

Préfigurant les promesses du paradis, Touba, baptisée en 1888, du nom d’un arbre du
Paradis constitue un lieu de rédemption mais surtout un espace-refuge pour la communauté
mouride. La construction d’une « zone religieuse protectrice » permet aux collectivités mourides
de s’impliquer dans le rayonnement de leur sacro-sainte cité. Pour ce faire, ils mettent en pratique
un ensemble de principes contigus a leur réalité sociale : 1’engagement inconditionnel au sein de
leur communauté, le travail collectif, I’obéissance a I’autorité religieuse et le respect des lieux et
figures sacrés. Parmi les principes ayant permis d’affermir le caractére sacré de sa cité, la

sanctification du travail, & travers la formule «travaille comme si tu ne devais jamais mourir et




108

prie comme si tu devais mourir demainy aura réussi a intégrer toute une communauté de disciples

dans le développement de Touba.

Travailler pour Touba permet de se soustraire de 1’oppression coloniale et des hiérarchies
sociales érigées par les anciennes monarchies traditionnelles afin de contribuer au « partage
commun des tiches » sous une autre forme confrérique du travail. En effet, si les administrateurs
frangais avaient institué le travail forcé dans plusieurs collectivités locales au Sénégal, les
mourides jouissaient, eux, d’une relative autonomie & Touba, puisqu’ils « n’étaient soumis »
qu’au travail communautaire de leurs chefs religieux. Ce travail se concrétise par 1’acceptation
sans réserve des avis €mis par ces chefs aux collectivités mourides. L’abnégation des disciples
dans les champs du Khalife permet de faire besogne pour Touba et son chef spirituel, Cheikh
Ahmadou Bamba et intégre la communauté (autant disciples que chefs religieux) au sein d’un
méme espace territorial et identitaire. Il est fréquent dans les revues d’information de la
communauté mouride d’exhorter a ce « culte du travail productif » qui requiert un don de soi, une

générosité et une solidarité accrue :

[...] animés par leur culte du travail, guidés par les recommandations du Cheikh, les mourides
sont dispersés partout dans le monde pour y travailler. Toutefois, cette ardeur au travail n’a pas
empéché les fidéles de s’organiser dans le cadre des dahiras et d’effectuer d’innombrables
réalisations dans les domaines socio-culturels en faveur de la communauté (Bousso, 2004 :19).

La «sacralisation de 'espace » telle qu’exprimée dans notre second chapitre est utile
pour en percevoir le sens et la portée dans la collectivité mouride. Si le territoire constitue une
unité physique a travers des délimitations géographiques, c’est aussi un lieu qui permet le
regroupement, a travers des sociabilités qui se créent pour un ensemble d’individus qui y vivent,
qui s’y déplacent et qui y tissent des liens durables. Dans le processus de sacralisation, I’un des
¢léments caractéristiques est la perception symbolique qu’ont ces groupes d’individus de leur
territoire. Touba est pergue par les mourides comme étant dotée d’un caractere tutélaire, d’un

espace-refuge, inviolée et inviolable :

[...] La cité bénite de TOUBA [...] le Cheikh la fonda, [...] sur la recommandation de son
seigneur qui lui indiqua 1’emplacement en récompense a sa ferveur inégalée [...] C’est une cité
qui bénéficie de la protection inviolable de DIEU conformément aux veeux de son Fondateur
(Hizbut Targiyyah, consulté le 11 février 2009).

On atteint la premiére des strates décrites par Di Méo (2000 :10) ou la « territorialité »
constitue une étape primordiale dans I’organisation spatiale des groupes d’individus qui y
coexistent. Ici, elle prend les aspects d’une « géographicité » exprimée par les liens symboliques

que ces groupes accordent a ’espace (Dardel, 1981). Dans I’imaginaire mouride, vivre, s’établir




109

et mourir 4 Touba est 1’idéal recherché chez tout disciple ; c’est ce qui explique en partie cet
afflux constant de mourides vers la ville sainte. Les pélerinages permettent de faire imprégner et
perdurer les principes sacro-saints de la communauté mouride et d’entériner une politique de

peuplement que les khalifes ont entrepris depuis la création de la ville.

A Torigine un village, Touba est devenu au fil des décennies, la deuxi¢me cité¢ du
Sénégal, autant grace a son dynamisme (économique et social), son role politique, mais aussi et
surtout par sa croissance démographique et son expansion territoriale. Quels sont les facteurs

explicatifs de cette évolution ?

4.1.1. La territorialité de Touba : « espace révé a espace concret »

Touba détient actuellement le statut de communauté rurale. Pour beaucoup, ce statut qui
correspond a un village dans le découpage administratif du pays n’est pas vraiment adapté aux

potentialités économiques et démographiques de la ville :

[...] La situation administrative de Touba, comme communauté rurale semble tenir de
I’incohérence. Touba accueille prés de deux millions d’habitants pendant le temps du Magal mais
reste toutefois confinée dans la juridiction de Mbacké, 1a zone industrielle et le département de la
région de Diourbel (Gaye, Entretien, 2007).

Touba fut érigée sur un titre foncier privé du nom de son fondateur, Cheikh Ahmadou
Bamba. Ce titre fut réellement accordé par le pouvoir colonial au chef religieux des mourides, le
17 septembre 1928, lors du régne de Serigne Mouhamadou Moustapha Mbacké (1927-1945),
sous le numéro 528, pour un bail de 50 ans sur une superficic de 400 ha. Par la suite, le titre de la
concession connit plusieurs réaménagements dont celui de la réforme administrative de 1976,
inscrivant Touba comme communauté rurale (sur une superficie de 564 km®) et celui de 2003
accordant une superficie additionnelle de 30.000 ha sur 12 km autour de la Grande Mosquée de
Touba. Malgré la loi sur le domaine national de 1964, en vertu de laquelle toutes les zones rurales
sénégalaises relévent de la juridiction nationale, plusieurs localités avoisinantes de Touba sont

considérées parties intégrantes de I’agglomération de la « ville » sainte.

Si ces €léments éclairent sur les délimitations géographiques de Touba, ils n’expliquent
pas pour autant la territorialité et la territorialisation de I’espace toubien. Ces deux notions parfois
confondus nous permettent de saisir le capital symbolique et la gouvernance territoriale de la

chefferie. Nous concevons la territorialité a I'instar de Di Méo (2000 : 10) comme la mise en




110

commun de trois strates essentiels (le rapport idéal que les groupes se font de la terre, qui consiste
souvent a une perception sacrée du territoire; le rapport concret que ces groupes se font entre eux
par I'intermédiaire des structures qu’ils constituent pour coexister ensemble et I’interdépendance

de ces deux types de rapports dans la quotidienneté des relations sociales.

Nous concevons la territorialisation comme le processus par lequel des groupes
s’approprient un ou plusieurs espaces territoriaux pour structurer leur mode de vie et de
gouvernance. Dans le cas de Touba, on assiste a une fusion de ces deux notions ou la territorialité
prend des allures de territorialisation avec 1’appropriation continue d’cspaces, souvent les petites
localités avoisinant Touba, sont considérées comme sacrées par leurs résidents. On peut aisément
comprendre le fait que ces habitants trouvent bénéfice a étre intégrés dans la « ville » de Touba, &
cause du caractére sacré et du statut particulier «d’extraterritorialité» dont jouit Touba (visites
régulicres de personnalités, gratuité de services sociaux, terre sainte qui s’édifie et se propage,
etc.) Si I’affectation des terres dans la localit¢ d’origine de Touba est du seul ressort du Khalife
Général, cllc n’en constitue pas moins un facteur important dans la territorialisation de 1’espace
mouride. En effet, la construction et 1’agrandissement de cet espace procéde d’une volonté des
autorités gouvernantes, d’encourager une politique de peuplement et d’expansion territoriale afin
de propager les principes du mouridisme. Pendant le Magal (féte mouride, commémorant le
retour d’exil du fondateur de la confrérie, Serigne Touba), on dénote une forte affluence dans la
ville : occasion souvent prise par les autorités religicuses pour entériner cette politique de

peuplement.

A son origine, la localité de Touba était constituée de seize grands villages, (certains
fondés par Cheikh Ahmadou Bamba, d’autres par ses fils, fréres ou dignitaires). La politique
d’occupation de D’espace s’enracine dans la volonté d’universaliser le message de
Cheikh Ahmadou Bamba : « Je lance un appel a toutes contrées pour qu’elles viennent vers mon
soutien » (Bousso, 2004 :18). L’universalité du message s’inscrit dans la territorialisation de
Touba car autour de la ville s’articulent un pourtour de localités rurales (Touba-Bagdad, Tindodi,
Ndindi, Abobou, Darou Rahmane, Ndame, Darou Salam, Darou Mousty, etc.) dont la jonction

permet d’accroitre I’extension territoriale.

Pour comprendre comment 1’identité collective mouride s’est construite autour de ces
localités rurales, il est nécessaire de remonter le cours de I’histoire politique précoloniale du
Sénégal. En effet, dans 1’ancien royaume du Centre du Sénégal (le Baol), vivaient plusieurs

communautés ethniques (Socé, Toucouleurs puis Séréres et Wolofs). Ce sont les Wolofs qui vont




111

gouverner le pays de la fin du XVII™ au début du XIX*™ sicle, en établissant plusieurs
provinces territoriales au sein du royaume. Ainsi, le village de Mbacké-Baol (fondé en 1789 par
I’arriére grand-pére de Cheikh Ahmadou Bamba, Maharame Mbacké) constitue 1'une des
premicres localités du Baol qui fut offerte par 1’autorité royale (Amary Ngoné Sobel) a certains
de ses plus proches collaborateurs. Ces dons de terres, qui dés 1’époque coloniale, répondaient a
une stratégie de conservation de 1’ordre identitaire et de diffusion territoriale se perpétueront dans

la région pour raffermir les liens familiaux et y accroitre I’influence sociale (R.Fall, 1984 : 57).

Cheikh Gueye (2002 : 59) et plusieurs de nos interlocuteurs rencontrés a Touba ont
rapporté I'importance des villages-origines : Darou Salam, Darou Alimou, Mbacké Baol, Darou
Khoudoss, etc. qui ont contribué a la diffusion du mouridisme. L’érection de concessions,
mosquées et retraites spirituelles permit aux disciples d’affluer et de bénéficier de la protection
sociale des chefs mourides dans ces villages. Les dons de terres des marabouts ont contribué a la
territorialisation mouride, avec la création de Darou Salam, premier village fondé par Cheikh

Ahmadou Barﬁba, en 1834,

L’intégration progressive de ces villages-satellites (dont Kéré Mbaye, rattachée en 1978)
a cependant créé plusieurs incohérences dans le tissu urbain de Touba. En effet, plusieurs villages
dont ceux de Touba Bélel et de Touba Bogo, fondés par Serigne Falilou Mbacké et Serigne
Abdou Ahad Mbacké ont comme particularité d’étre localisés a des centaines de kms de Touba
(ces deux villages se retrouvent dans la région de Louga, au nord-ouest du Sénégal). Ces
communautés rurales sont pourtant bel et bien intégrées a 1’espace communautaire de Touba,
malgré leur extraterritorialité géographique puisqu’elles ont été fondées par deux figures sacrées

de la communauté mouride (respectivement deuxieme et troisieme khalife général des mourides).

Malgré I’agrandissement de son territoire, Touba ne dispose pas du statut de commune
(équivalent a la ville), statut qui la placerait dans le registre des municipalités du Sénégal et sous
la juridiction nationale. Dans cette éventualité, Touba serait sous I’obligation de se conformer a
une constitution nationale, laique, qui considére comme licite les pratiques sociales érigées en
interdits & Touba (sport, musique, jeux, etc.). Pour les autorités religieuses gouvernantes, un
changement de statut n’est pas a I’ordre du jour car il contreviendrait aux legs des khalifes
généraux notamment celui du troisiéme khalife, Cheikh Abdoul Ahad Mbacké qui mit 1I’emphase

sur le respect et la préservation des valeurs saintes du mouridisme au sein de sa cité :

[...] Fais de ma demeure, un lieu de sanctification, un temple de vérité, du respect de ’orthodoxie
et une cité du respect des préceptes traditionnels et un lieu de protection contre I'hérésie. Protége




112

ma demeure, la cité bénite de TOUBA contre la luxure grossicre des mécréants et 1’inconduite des
croyants (Hizbut Tarqgiyyah, htcom.sn consulté le 11 février 2009).

La logique de «l’entre-soi » (Bourdin, 2005) telle que nous I’expliquons dans notre
deuxiéme chapitre s’applique au contexte local des mourides, avec une particularité que
Touba jadis « cité minimale » est dorénavant une cité « qui se territorialise ». « L’entre-soi » est
une pratique commune de groupes sociaux vivant dans une localité souvent restreinte. Soumis a
des influences extéricures, ces groupes érigent des normes et pratiques collectives afin de
préserver leur identité au sein de la localité ou ils vivent. C’est ainsi que se crée la « cité
minimale » : un lieu exclusif, espace réservé de survivance du patrimoine commun et de 1’identité
collective. Dans le cas de Touba, le capital symbolique s’exprime dans « I’entre-soi » mouride
qui procede d’une volonté de respecter les principes de vie édictés par le fondateur Cheikh
Ahmadou Bamba a I’égard de sa communauté. L’espace sacré que constitue la localité d’origine
offre la possibilité d’y faire régner cet « entre-soi » mais cet espace s’agrandit conformément a la
volonté des religieux de propager les principes du mouridisme au-dela la terre sacrée ; d’ou le
contraste d’une «cit¢ minimale» (2 statut de communauté rurale) qui se développe avec

I’extension des localités environnantes.

Dans ’enceinte de Touba, les principes de vie énoncés par le fondateur ont été décrétés
par Cheikh Abdoul Ahad Mbacké (troisiéme Khalife) a travers une lettre adressée le 18
septembre 1980, au Procureur de la république du Sénégal, auprés du Tribunal de 1% instance de
la région de Diourbel. Dans cette correspondance étaient répertoriées toutes les pratiques
prohibées a Touba (consommation de boissons alcoolisées, cigarette, musique, manifestations
folkloriques et pratique des jeux de hasard, etc.). Ces interdictions s’adressaient en premier lieu
aux résidents, mais aussi a tout visiteur. La préservation de « I’entre-soi » devient commune 2
tous, une fois a Touba. L’installation d’une brigade de gendarmerie en 1986, sur demande
expresse du khalife pour faire préserver ces acquis s’inscrit dans cette ligne de conduite. Dans la
notification faite par le troisiéme khalife, il est indiqué que : «[...] tout ce que réprime la
juridiction de 1’Etat y est réprimée. Quant aux prohibitions de I’islam, certes de tout temps, nous
les avons interdites, alors plus que jamais nous y insistons davantage » (Hizbut Targiyyah,

consulté le 11 février 2009).

Toutefois, un probléme se pose quant a la préservation de ces principes et acquis a Touba.
En effet, s’il est généralement admis que « 1’entre-soi » se caractérise dans une « cité minimale »,
clle est aussi perceptible dans 1’extension territoriale de Touba, jadis petit village, désormais

localité aux allures régionales. Avec un espace de plus en plus étendu, la préservation de ces




113

acquis pose évidemment probléme. La localité de Mbacké®, méme si n’appartenant pas a la
communauté rurale est située & quelques kms de Touba et répond a une juridiction autre que celle
de la communauté religieuse. Elle constitue a cet égard un sérieux défi pour I’extension spatiale
de Touba. En effet, il est usuel de constater lors d’événements religieux, un accroissement de
pratiques sociales, bannies & Touba mais tenues dans le département voisin de Mbacké, attestant
du caractére ambigu de ’extraterritorialité d’une zone religieuse, de plus en plus étendu, dans
’espace national. Pour mieux saisir cet aspect, il faut retracer la construction et la symbolique des

lieux au sein de la communauté rurale.

L’occupation territoriale revét une importance particuliere dans la construction
symbolique de la gouvernance a Touba. Ce fait est a évoquer lorsque 1’on tente de comprendre
comment la Grande Mosquée s’articule comme épicentre de la cité religieuse permettant
I’affluence massive des adeptes mourides en temps de pélerinage. La communauté mouride, sous
la férule de ses khalifes a fait de la Grande Mosquée, un lieu de culte et le point focal de la ville,
révélant le statut premier de Touba: une ville érigée uniquement pour 1’activité religieuse. Le
développement de Touba s’est accompagné d’un processus d’urbanisation qui n’a pas nécessité
I’érection de quartiers spontanées ou bidonvilles : « [.. pour la premicre fois, la gestion de toute
une ville est dévolue a un chef religieux qui, dans une vision prospective, réussit a anticiper sur
[sic], le développement de sa cité, en créant des espaces nécessaires a un équilibre harmonieux,
cohérent et dynamique » (Gueye, 2002 : 49). L’ établissement des concessions des chefs religieux
ayant gouverné¢ Touba, fils directs de Serigne Touba permet d’associer pouvoirs spirituel et
temporel dans le statut sacré qu’on souhaite leur accorder: «[...] Magistéres suprémes du
mouridisme, {...] ils sont ainsi les guides de la communauté mais aussi les références mieux,
I'incarnation des recommandations du Cheikh & tous les disciples : I’adoration de DIEU et le

travail » (Htcom.sn, consulté le 19 octobre 2009).

L’érection de plusieurs lieux sacrés a Touba participe a la construction symbolique de la
gouvernance et trace une territorialité qu’on y souhaite pérenne. Chacun de ses lieux (Grande
Mosquée, Résidence de Cheikhoul Khadim, Place de la priére des deux fétes, etc.) posséde une
histoire particuliére et un lien symbolique avec la figure sacrée de Touba (Cheikh Ahmadou
Bamba). Ce qui permet de reproduire des signes et symboles un peu partout a travers le territoire

et permet d’assurer un « entre-soi » mouride muni de repéres solides et durables dans la

¢! La commune de Mbacké répond de ’autorité départementale de Mbacké, en tant que chef lieu
du département du méme nom (Mbacké), circonscription administrative de la région de Diourbel.




114

communauté tout en associant plusieurs familles religieuses (notamment celles des descendants
de Cheikh Ahmadou Bamba) a la territorialité. Dans les quartiers proches de la Grande Mosquée
(centres et résidences secondaires de chefs religieux, chefs de quartiers, etc.), 1’établissement de
vastes places publiques appel€es « Pénc » (situées en face de chaque concession) permet 1’accueil
de disciples, de pélerins, d’hotes. Ceux-ci affluent par milliers au gré des événements religieux
conférant a Touba son caractére de terre d’asile, d’espace-refuge pour quiconque a le « veeu
d’accomplir le pélerinage mais est indigent et incapable d’aller a la Mecque » (Hizbut Targiyyah,
Htcom.sn, consulté le 19 octobre 2009). La sacralisation des lieux de culte entourant la Grande
Mosquée (elle-méme érigée a I’'image d’un édifice indestructible qui se dressera jusqu’au Paradis)
permet de favoriser la politique de peuplement voulue par les religieux et propice a I’extension

territoriale de la communauté mouride :

[...] L attribution gratuite des parcelles répond a une politique volontaire de peuplement qui est

propre 2 linstitution khalifale et 4 laquelle tous les khalifes de la communauté se sont fixé comme
objectif. La redistribution des terres entretient donc une logique voulue d’accueillir une
communauté plus grande des mourides dans le dessein de moderniser et d’accroitre la ville de
Touba (Gaye, Entretien, 2007).

Ainsi, la Grande Mosquée, démarrée par le premier Khalife, finalisée par le deuxieme
Khalife, améliorée par les différents successeurs aura permis a la communauté mouride de
s’agrandir (notamment a travers un appel au peuplement, lancé par le troisiéme khalife) avec
I'obligation faite a tout mouride de construire une demeure a Touba. Pour renforcer le lien social
et I’attachement de tout mouride a la cité sainte, les khalifes généraux incitent a la croissance
démographique en langant des politiques de grands lotissements et en mettant en place de
nouvelles infrastructures (bitumage des routes, construction de forages, agrandissement des
avenues des principaux quartiers, etc.). Des projets ont €té institués par les autorités religieuses,
lors du Khalifat de Serigne Saliou Mbacké (5™ Khalife) avec des partenaires stratégiques (privés
et publics dont 1’Etat du Sénégal) pour accorder plus de 200.000 parcelles de terres a la
communauté mouride. L’obtention d’une parcelle gratuite 2 Touba étant un droit généralement

reconnu a tout mouride, la stratégie d’extension territoriale demeure dés lors inéluctable :

Le lot des parcelles de Touba, dans la communauté mouride est offert gratuitement et selon la
discrétion et la bonne volonté de 1’autorité khalifale, a travers des critéres et des principes qui
siéent 4 la communauté mouride [...] Avec de nouveaux forages en place, I’eau est aussi gratuite.
La ou a Dakar, les gens ne disposent que de 100 & 150 m? pour une parcelie a2 Touba, les
attributaires bénéficieraient de 500 m? et ne bénéficieraient pas de taxe (Dieye, 1997 : 337).

Méme si on reléve des propos des autorités religieuses exhortant leur communauté a

s’acquitter des taxes rurales (notamment au niveau de I’arrondissement de Ndame), il va sans dire




115

que I’implantation de nouvelles parcelles de terre, dans 1’agglomération de Touba, assortie d’une
gratuité de prestations fiscales et services communautaires sont de véritables incitatifs pour des
collectivités rurales, bien souvent démunies et submergées de charges sociales. Dans son rapport,
Cheikh Abdoulaye Diéye (1997 : 125) nous révéle qu’une quarantaine de lotissements, provenant
d’un financement quasi-exclusif et personnel du Khalife, évalués par la Division Régionale de
’urbanisme et de 1’Habitat auraient permis 1 attribution de plus de 43.000 parcelles entre 1982 et

1989. Comme nous 1’ont évoqué des membres du conseil rural :

[...] I’attribution gratuite de ces terrains est malheureusement quelquefois associée a la spéculation
fonciére inhérente a la revente des parcelles attribuées a des adeptes mourides ; tous les mourides
voulant habiter ou détenir des possessions & Touba, on ne peut contrdler tous les terrains offerts
par le khalife. Il existe un manque de dispositif pour le contrdle réel des possessions fonciéres
accordées par le khalife (Gaye, Entretien, Touba, 2007).

La croissance exponentielle de la communauté de Touba a exhorté¢ les autorités
religieuses a entrevoir des projets et des mesures d’accompagnement pour contréler la pression
démographique et I’expansion territoriale. Parmi ces projets, le plan local de développement
(PLD) élaboré de 2004 a 2007 par la communauté rurale de Touba Mosquée, en partenariat avec
le Programme National d’infrastructures Rurales (PNIR) constitue un outil stratégique et de
planification permettant de prendre en compte les évolutions spatiales, temporelles et
démographiques de Touba. Avant d’analyser ce plan, il convient de relever le fait que c’est le
statut juridique de Touba (communauté rurale en 1976) qui confeére a la « ville » religieuse, son
caractére « d’espace sacré» et de «cité minimale » tout en profitant d’une autonomie
substantielle, dans la structure du territoire national. En effet, en tant que communauté rurale,
Touba est la plus peuplée (prés d’un demi-million de personnes) et la plus étendue (564 km?) des
320 communautés rurales qui couvrent le Sénégal. C’est la communauté rurale qui dispose de
plus d’infrastructures et de services communautaires sans toutefois ni perdre son statut, ni les
principes sacro-saints au sein de son territoire d’origine, ni ses immunités administratives et
politiques, ni son extraterritorialité dans I’espace national. L’expansion territoriale des mourides
s’est instituée a I’échelle du pays au travers de I’implantation des dairas par plusieurs branches de
la confrérie®®. Cette territorialisation s’est historiquement propagée dans tout le Sénégal par

I’intermédiaire de champs dédiés a ’agriculture :

52 Ainsi, le 5™ Khalife des mourides, Serigne Saliou Mbacké a créé plusieurs dairas dans la région Centre
et Ouest du Sénégal, a Gott, Darou Salam, ToubaBélel, Darou Mouhty, Darou Rahmane, Ngabou, Darou
Khoudoss, Darou Miname, etc. ou les disciples s’adonnaient aux travaux agricoles tout en étant éduqués
aux principes du mouridisme (Gueye, 2002 : 457).




L’histoire du mouridisme est une histoire d’expansion territoriale. Cette expansion commence, a
I’époque coloniale, par la conquéte des Terres-Neuves et le développement de la culture
arachidi¢re dans les marches orientales du pays Wolof. Elle se poursuit aprés 1’indépendance par
de fortes migrations vers les principales villes du Sénégal et par une remarquable adaptation de ce
mode d’organisation religicuse au milieu urbain » (Ndione, Lalou, 2004 : 258).

Sur le plan urbain, la capacité de diffusion du mouridisme s’est manifestée grice aux
dairas urbaines qui permettaient a plusieurs adeptes dispersés dans les grands centres de Dakar,
St-Louis, Diourbel, Louga et Thiés, de reconstruire les bases d’unité et de solidarité villageoise
(M.C Diop, 1981 : 79). Dans les villes, les mourides se consacraient a des activités socio-
économiques et religieuses (commercialisation de produits arachidiers, journées de
rassemblements dédiés a des figures principales de la confrérie, etc.). Au niveau rural, on constate
une territorialité qui se diffuse grace aux champs collectifs et aux zones périphériques appelées
Khayma : «(...) Les khayma sont des implantations provisoires décidées dans le cadre de la
filiation maraboutique (...) Elles sont constituées dans plusieurs zones de la périphérie de Touba
et du front urbain (...) le village qui vient a la ville est également une réalité toubienne » (Gueye,
2002 : 465-466). L’ implantation de ces zones permet 4 Touba d’étre « une ville sans bidonville »,
selon Gueye, tout en permettant a la population environnante d’y affluer massivement. Si les
mourides ont conscience de s’établir dans des zones non encore loties, la perspective de résider
dans I’espace symbolique toubien constitue un incitatif indéniable. Véritable centre d’accueil des
populations rurales et urbaines des agglomérations voisines, Touba s’érige comme une future
«région » du Sénégal et son urbanisation graduelle I’installe au premier rang des villes
intérieures :

Touba émerge ainsi de maniére originale dans un semis urbain marqué par I'hypertrophie de Dakar

et la relative stagnation des villes secondaires, et dans laquelle le role de création urbaine par 'Etat

est demeuré largement prépondérant. Il constitue désormais la premiére ville de l'intérieur.

L'armature urbaine sénégalaise, essentiellement tournée vers la cOte, s'enrichit ainsi au centre du
pays d'une autre grande ville qui semble pouvoir atténuer l'influence de Dakar (Gueye, 2000 : 02).

Cette «rurbanisation » croissante et ses effets subséquents générent des fonctions
particulieres pour la «ville» émergeante et des stratégies de contréle pour ceux qui la
gouvernent. Nous nous proposons dans la partic subséquente d’observer ces stratégies et les

acteurs qui encadrent le processus de gouvernance.

On comprend mieux, a I’issu de cette analyse, la sacralisation de 1’espace territorial a
Touba par les mourides qui y construisent et y reproduisent normes et principes favorisant la
préservation de I’identité collective mouride. On pourrait présumer au terme de ce constat que

« ’entre-soi » mouride favorise 'unité dans la communauté, a travers la production et la




117

préservation d’une identité commune. Toutefois, méme si ’on constate une appartenance
collective fermement préservée et respectée par tous les mourides, on ne peut s’empécher de
décrire I’interaction des pouvoirs et le capital social qui atteste du pouvoir d’influence des chefs

religieux dans la gouvernance de Touba.

Dans la prochaine section, nous présentons le caractére symbolique des acteurs religieux,
notamment le khalife général, situé au « haut de la pyramide » (M.C. Diop, 1980 : 53). Ainsi,
nous serons plus @ méme de déceler leur capital social, surtout chez le Khalife des mourides.
Parmi ses attributs, on peut relever son pouvoir spirituel sur des millions de talibés (disciples),
véritable régulateur social, arbitre et intercesseur des conflits internes au sein de la confiérie,
négociateur aupres des politiques, etc. Ces diverses fonctions lui permettent d’étre un des acteurs

les plus influents dans la communauté mouride.

4.1.2. Le capital symbolique du Khalife Général des mourides

C’est le dépositaire du pouvoir spirituel et régulateur du pouvoir temporel. Jusqu’aux
disparitions récentes de Serigne Saliou Mbacké, le 28 décembre 2007 et de son successeur
Serigne Bara Mbacké, le 30 juin 2010, les 5 khalifes généraux® étaient les fils-descendants
directs- de Cheikh Ahmadou Bamba, fondateur de la confréric mouride. L’actuel khalife général
(Serigne Sidy Mokhtar Mbacké, étant le plus agé de tous les petits-fils de Serigne Touba) a
officiellement succédé a la téte du Khalifat mouride, le jour méme ou Serigne Bara s’est éteint.
En 2007, la communauté mouride a connu des controverses dans la succession du pouvoir
khalifal, aprés le rappel a Dieu de Serigne Saliou Mbacké. Plusieurs polémiques et scissions ont
caractérisé la vie des confréries sénégalaises et les mourides n’y font pas exception, comme en
témoigne les déclarations emphatiques de Cheikh Béthio Thioune (haut personnage religieux et

politisé, fort de plusieurs disciples, les Thiantacounes® dont il est le chef spirituel). Béthio

% 11 s'agit de Serigne Mouhamadou Moustapha (ler Khalife, de 1927 & 1945), El Hadji Falilou
(2éme Khalife, de 1945 3 1968), Serigne Abdoul Ahad (3éme Khalife, de 1968 a 1989), de Serigne Abdou
Khadre (4¢me Khalife, de 1989 a 1990) et de Serigne Saliou Mbacké (5éme Khalife, de 1990 a 2007).

® Fervents disciples formés prioritairement de jeunes (hommes et femmes) de Cheikh Béthio
Thioune, réputés pour leur adoration sans faille pour leur Guide et adeptes du « Thiant », I’action de Grace
envers I’ancien Khalife Serigne Saliou Mbacké.




118

Thioune n’a pas souhaité -de suite- faire acte d’allégeance au khalife général, arguant du fait qu’il

ne se soumettrait & aucune autre autorité que celle de Serigne Saliou, son défunt guide spirituel.

En fait, méme s’il a admis par aprés reconnaitre Serigne Bara comme le khalife de tous
les mourides, on peut aisément saisir les aspirations de Béthio Thioune dans 1’establishment

confrérique :

[...] Pautorité et le pouvoir sont entre les mains d’une oligarchie restreinte qui ne comprend pas
plus d’une cinquantaine de shaykh qui forment une classe aristocratique restreinte, soucieuse de
conserver ses privileges et ses prérogatives qui se transmettent exclusivement par descendance
généalogique et par voie héréditaire (Piga, 2002 : 122).

Si I’on sait que dans I’islam populaire, la descendance généalogique est considérée
comme le lien direct de la baraka (salut) et que Béthio Thioune ne figure pas parmi les
descendants directs de Serigne Touba, on peut déduire les intentions et ambitions de celui-ci
envers I’autorité religicuse et politique, surtout qu’il clame avoir plus de 4 millions de disciples®
de par le monde. En 2010, toutefois, lors de l'investiture du Serigne Sidi Mokhtar Mbacké,
Béthio Thioune fut I’un des premiers a venir effectuer une visite de respect et préter allégeance au
nouveau Khalife, considéré comme un proche de feu « Serigne Saliou Mbacké », son guide

spirituel. Le pouvoir du Khalife est magnifié d’un caractére sacré et légitime, inhérent a la

filiation de Serigne Touba :

Leur statut et leur mission seraient compris d’avantage en faisant un rappel sur le sens et le role du
Khalifat en Islam [...] entre autres d’assurer la bonne gestion du patrimoine islamique, de veiller
au respect strict de la ligne de conduite islamique, de guider la communauté musulmane dans la
bonne voie. Ce sont ces mémes roles qu’assurent les nobles khalifes au nom de Cheikh Ahmadou
Bamba (Htcom.sn, consulté le 21 octobre 2009).

L’interaction des pouvoirs a Touba nous permet ici de relever le role influent du khalife
dans la communauté mouride. Cette interaction se manifeste surtout lorsqu’un acteur détient une
position charniére entre plusieurs structures dont il est capable de concilier les logiques de
fonctionnement et de mobilisation (Bourdieu, 1980 : 33). Ceci est perceptible dans le role
qu’acquiert le Khalife Général dans la communauté mouride. En effet, son pouvoir est renforcé
par les actes symboliques par lesquels il « fait exister » sa communauté (Bourdieu, 1987) a
travers la construction, la rénovation de mosquées imposantes, comme la Grande Mosquée de

Touba dont le minaret est I'une des plus hautes d’Afrique, I’organisation de pélerinages

% La presse rapporte fréquemment ce chiffre pour décrire I’influence de Béthio Thioune dans la
communauté mouride avec la grande affluence de ses disciples lors d’événements religieux. Le Quotidien
Rewmi dresse le portrait de Cheikh Béthio Thioune dans un article « Sur les traces d'un Haut fonctionnaire
devenu Cheikh » paru le 05 janvier 2008 et disponible sur rewmi.com




119

grandioses; philanthrope, grand propriétaire terrien, concepteur de projets de modemisation de
ville sainte, détenteur du seul titre foncier de la ville, etc.). Cette derniére prérogative lui permet
d’étre au cceur de 'institution mouride. En effet, le Khalife, en tant que chef de la communauté
rurale a la charge de désigner ses principaux représentants. Ainsi, en juillet 2010, dés son
investiture, le nouveau Khalife Général, Serigne Sidy Mokhtar Mbacké a choisi ses « hommes de

main » pour I’appuyer dans la gestion des « affaires de la cité » :

Ma principale préoccupation consiste a assumer cette responsabilité mais aussi a la partager avec
vous en fonction des compétences dévolues aux uns et aux autres. Et en ayant toujours a 1’esprit
que celui qui est 4 la base de cette ceuvre a, toute sa vie durant, ceuvré pour la satisfaction du Tout-
Puissant et de son bien aimé le prophéte Mohamed (PSL). Ainsi nous aurons appréhendé
I’ampleur de notre mission mais en ayant a 1’esprit que Touba est un foyer religieux, une ville
d’espoir et de paix et non un foyer politique (M. Di€ye, Le Soleil, paru le 02 aoiit 2010)

Si ’emphase est d’avantage mise sur le volet religieux et non politique, on peut tout de
méme ¢évoquer la capacité du Khalife d’associer plusieurs membres de familles religieuses
mourides a la gestion de Touba. Le partage de la localité s’effectue dans une volonté d’ouverture
a différentes familles. Ainsi, Serigne Sidy Mbacké Abdoul Ahad (fils du troisieme Khalife des
mourides, petit-fils de Serigne Touba) a été chargé de la gestion du foncier, role qui lui permet de
régler toute question liée a I’attribution des terres a Touba. Il est également celui qui joue le role
d’interface entre le khalife et la communauté rurale. Serigne Mouhamadou Makhtar Mbacké de la
localité de Darou Khoudoss, fils du premier Khalife des mourides a été nommé responsable de la
gestion des chantiers du Khalife (projets locaux de développement). Serigne Mame Mor Mbacké
Falilou (fils de Serigne Mourtada Mbacké et petit-fils de Serigne Touba) est celui qui est
responsable de la gestion de 1’éducation et des daaras (écoles d’enseignement religieux). Serigne
Mame Mor Mbacké Mourtalla (également fils de Serigne Mourtada Mbacké et petit-fils de

Serigne Touba) chargé des relations a I’extérieur de la communauté rurale.

Ces nouveaux « hommes forts » de Touba sont scrupuleusement choisis par le Khalife
pour organiser la gouvernance de la cité religieuse. Méme s’il est désormais commun d’observer
d’autres acteurs locaux (notamment les autorités administratives), ces membres de la famille
religieuse restent sans aucun doute  I’échelon local, le pouvoir le plus respecté par la population.
Dans les collectivités, elles tirent leur 1égitimité de leur autonomie vis-a-vis du pouvoir politique,
ainsi que de leur contribution a la transformation qualitative et a 1’émergence de rapports
harmonieux entre les populations. C’est leur légitimité symbolique qui leur permet de gouverner
dans la société mouride, a travers leurs responsabilités dans le domaine éducatif, social,

économique, foncier, etc. Les représentants du Khalife sont les détenteurs du pouvoir local et




120

obtiennent la 1égitimité de la gouvernance, grace a leur position hiérarchique au sein de la société
(petits fils de Serigne Touba) et par leur capacité a gérer et redistribuer les ressources au sein de
la société (dans le foncier : dons de parcelles de terre aux collectivités, dans 1’agro-alimentaire :
production locale d’arachides, de mais, de bissap, etc. dans les champs du Khalife, dans
I’éducation : enseignement religieux dans les dairas). Si le capital social est I’ceuvre du Khalife et
ses principaux représentants, d’autres acteurs s’ impliquent également dans la gouvernance locale.

On a pu le constater en c6toyant les Serignes des Zawiyas et des dairas.

4.1.3. Le capital social des Serignes des zawiyas et des dairas

La zawiya est le « cceur » de 1’organisation mouride. Elle est centre de distribution sociale
des revenus et centre d’assignation des terres cultivables. Elle occupe des créneaux sociaux divers
dans la communauté mouride (centre d’assistance pour les péelerins, organe de collecte et de
redistribution des produits agricoles; fonctions de protection et d’aide sociales; systéme juridique
informel, etc.). Elle est sous l'autorit¢ de chefs religicux dotés d’un pouvoir spirituel
charismatique et choisis par I'autorité¢ khalifale. Ces guides religieux (Serigne) disposent
¢galement de nombreuses propriétés et peuvent offrir aux paysans dépourvus de terres, une
concession agricole, en obtenant en contrepartie une soumission inconditionnelle a leur guide
spirituel. Les disciples ont foi au pouvoir d’intercession que les Serigne, pourront exercer le jour
du jugement dernier. Les chefs religieux se présentent comme des figures polyvalentes, au centre
des problématiques mystiques, arbitres dans les différends et disposant de multiples fonctions
sociales et spirituelles (omnipraticiens, psychologues, tradipraticiens, etc.) exergant un fort
pouvoir d’attraction sur les masses populaires. Ces religieux peuvent coordonner plusieurs
structures locales, nationales et transnationales a travers des organes de regroupement (dairas)

mis au service de ’expansion du mouridisme et du développement de Touba.

Selon M.C. Diop (1981), les dairas constituent des groupements de disciples qui non
seulement s’identifient & un guide spirituel mais aussi lui sont entiérement dévoués. Ils permettent
le dynamisme de la communauté mouride, autant dans les localités rurales qu’urbaines : « pour
les élites maraboutiques, le dahira constitue une structure d’encadrement des zalibé, un maillon
essentiel dans les circuits de communication entre 1’administration coloniale et la masse des
fideles (...) le pouvoir d’un marabout dépend essentiellement du nombre d’adeptes —donc de

dahira- contrdlés » (M.C. Diop, 1981 : 80). D’ailleurs, il est assez fréquent de voir plusieurs



121

Serignes, dévoués a Cheikh Ahmadou Bamba, grandement s’ impliquer dans la gestion de dairas
locales, nationales et internationales. En effet, ces structures, étendues a travers le monde
constituent des lieux de pouvoir a I'image de « Mathlaboul Fawzaini » (du nom du recueil
poétique de Cheikh Ahmadou Bamba) importante daira mouride dont 1’action vise a réaliser des
projets de développement priorisés par le Khalife Général. Ses membres implantés a Touba et a
I’extérieur contribuent a la réalisation de plusicurs projets, notamment dans le domaine de
’éducation et de la santé (un hopital moderne pouvant accueillir plusieurs centaines de malades a
été construit @ Touba sur des fonds provenant essenticllement des dons, cotisations et vente de

cartes de membres (Communauté rurale de Touba Mosquée, 2004 : 86).

Cette structure religieuse s’implique de plus en plus dans le développement local, en
s’associant avec les dignitaires religicux de la confrérie, notamment dans la construction de la
«maison des hotes» a Darou Mamane. S’il s’agit d’un projet institué au départ pour
I’assainissement de la ville de Touba, avec I’installation d’un systéme de collecte, d’évacuation et
de traitement des ordures, la mise sur pied d’une mutuelle de santé gratuite et destinée a tous
constitue une volonté du Khalife de pourvoir aux besoins de sa collectivité, assistée pour ce faire
par Mathlaboul Fawzaini. La daira a également été choisie comme Agence d’Exécution
Communautaire (AEC) du Programme de Renforcement de la Nutrition (PRN), du gouvernement
national, a travers son Projet Suxxat Njaboot dans la partie Ouest de la zone de Touba. C’est un
projet qui vise I’amélioration du statut nutritionnel des enfants et des femmes enceintes et
allaitantes ainsi que la promotion de I’emploi des jeunes (cinquante intervenants-relais
communautaires, quatre agents communautaires et un chargé de projet auraient été recrutés grace
a ce programme). Mathlaboul Fawzaini, tout comme Hizbut Tarqiyyah et la Wilaya constituent
plus que des groupements religieux, des structures de coordination et de développement (dont les
domaines d’expertise, en éducation, santé, nutrition, etc.) qui permettent 4 la communauté
mouride de mettre en valeur ses principes, pour le développement de Touba. On peut s’interroger

sur la nature des interactions entre ces groupements et les autorités religicuses.

Dans ce domaine, on peut évoquer I’action d’Hizbut Tarqiyyah, organisation entiérement
encadrée par le Khalife Général des mourides. En effet, Hizbut Targiyyah est une daira créée en
décembre 1975 & I’Université de Dakar. A Dorigine, il s’agissait d’étudiants mourides, établis
dans le campus universitaire, qui souhaitaient se regrouper au sein d’une association pour
perpétuer I’entre-soi mouride, dans un contexte extérieur (université) ou leurs préoccupations
religieuses n’étaient pas prises en compte. Devenu Hizbut-Tarqiyyah, 1’association, créée sous le
Khalifat de Cheikh Abdoul Ahad Mbacké a eu comme objectif principal, de diffuser les valeurs




122

mourides dans le monde. A I'instar d’autres associations religieuses (comme le Groupe
ANSAROQUDINE des tidjanes-niassénes ou Farlu Ci Diiné Dji des), Hizbut-Targiyyah puise des
fondements du pére spirituel (Serigne Touba) pour créer son association. L’association renouvelle
son pacte d’allégeance a Cheikh Ahmadou Bamba et au Khalife Général des Mourides, qui la
contrle exclusivement. L’édification d’un centre culturel modeme, la création d’écoles,
d’ateliers, etc. qui concourent a la formation des disciples mourides sont autant de projets réalisés

par cette structure culturelle et pédagogique.

A Porigine, Hizbut Tarqiyyah n’était composé que d’étudiants, mais elle ambitionne
d’unir toute la communauté mouride, ou quelle soit (plusieurs couches de la population et corps
de métiers y sont représentés), a travers un réseau internet trés performant (htcom.sn) et des
programmes radiophoniques numériques. En explorant leur site internet, on peut percevoir la
variété de leurs cadres d’interventions. En effet, le fonctionnement de 1’association repose sur des
instances et structures spécialisées dans divers domaines, notamment 1’administration et les
finances, I’enseignement et 1’éducation, le social, les technologies de I’information et de la
communication, I’agriculture, 1’élevage, les activités techniques et de formation professionnelle,
des activités économiques d’entraide et de promotion, etc. Hizbut-Tarqiyyah a aussi mis en place
plusieurs structures, dont une administration centrale, un sccrétariat général, un secrétariat
permanent et un responsable moral, désigné par le Khalife, qui supervise et vérifie, si toutes ces
activités se font en conformité avec les principes du mouridisme. Enfin, on peut relever ’action
de la Wilaya, une structure de fédération des groupements religicux et culturels mouride. Elle
promeut les principes mourides dans la communauté, tout en orientant son action dans les
collectivités locales. Elle incite la tenue d’activités économiques de base, promeut la
sensibilisation et la formation en technique de fabrication de foyers améliorés, etc. La Wilaya
inscrit son action dans le cadre du programme de renforcement de la nutrition (PRN). Elle

souhaite contribuer de ce fait, aux efforts de réduction de la mortalité infanto-juvénile au Sénégal.

En plus de ces structures, on dénote d’autres organisations de base telles que des
groupements de promotion féminine, des associations de jeunes, des groupements d’intérét
économique, des associations rurales, d’éleveurs, etc. qui s’investissent dans des activités sociales
et communautaires, sous I’encadrement des chefferies religieuses, (Plan Local de Développement
de Touba, 2004). Méme si elles ne sont pas représentées au sein du Conseil rural de Touba, les
femmes de Touba s’emploient activement dans des regroupements locaux, & caractére
commercial, dans I’assainissement (nettoyage et entretiens des rues, avec les opérations de Set

Setal), etc. Les principaux groupements féminins sont rassemblés au sein de ’'Union Locale des




123

GPF de la Communauté Rurale, affiliée 2 I’'Union des Groupements d’Epargne et de Crédit de
Parrondissement de Ndame. Ce caractére organique leur confére un poids important dans la sous-
région. Toutefois, en dépit de ce dynamisme, les femmes ne se retrouvent pas au sein des
structures d’encadrement, ni des sphéres de décision du Conseil Rural. Méme si ces structures
connaissent plusieurs difficultés financiéres (problémes d’accés au crédit, de représentativité,
analphabétisme, faiblesse du niveau de qualification, manque de réelle coordination au niveau
fédératif), il n’en demeure pas moins qu’elles permettent aux principes du mouridisme de se
perpétuer dans 1’action collective et le regroupement communautaire. Cet engagement est encore

plus perceptible chez les disciples, structure d’exécution de la communauté mouride.

4.1.4. L’action collective des talibés

Les talibés (disciples) constituent la «moelle osseuse» de cette charpente
communautaire, entretenant des relations complexes avec leur guide religieux (basées notamment
sur le systéme des dons). En effet, comme nous 1’explique M. C. Diop (1980 : 45), I’adhésion a la
confrérie mouride s’accompagne d’un don de soi pour I’encadrement religieux et I’avancement
spirituel par D’entremise des Serigne. Pour le disciple mouride, il est indispensable de se
conformer et de bien exécuter les recommandations du guide spirituel, pour lequel il doit se
donner corps et ame : « sois devant ton [propre] Cheikh comme un cadavre entre les mains d’un
laveur de morts, c¢’est mieux » (A. B. Diop, 1981 : 276). Ce rapport entre le Serigne et le Talibé
est forcément inégalitaire mais trouve sa justification idéologique dans la conviction indéfectible
du disciple a I’égard de son guide qu’il interviendra en sa faveur, dans 1’au-dela. Cet attachement
inconditionnel d’une masse de profanes a I’autorité maraboutique assure le contréle de celle-ci
dans les activités temporelles des disciples, notamment dans les collectivités locales. Le besoin
d’encadrement des masses associé au désistement des familles et des pouvoirs publics dans la
protection sociale ont exhorté les structures religieuses a recueillir davantage de groupes sociaux

se sentant exclus, (jeunes, femmes, paysans adhérant en masse au sein de celles-ci).

Il s’y est instituée une relation binaire, tel que I’évoque M.C. Diop (1980 : 45) entre deux
partenaires inégaux a différent statut social (des relations de dépendance basées sur la garantie de
protection du partenaire sup€rieur, le chef religieux dont 1’intercession en faveur de son disciple
permettra le salut éternel dans 1’au-dela). L’appartenance a la confréric et la déférence a une
figure d’autorité reconnue assure la cohésion sociale et la continuité du systéme confrérique. Les

talibés reconnaissent que I’autorité de leur guide s’inscrit dans le savoir, le pouvoir et I’avoir. Au




124

sein des dairas, ils s’impliquent de manicre active, contribuent a plusieurs activités sociales et
communautaires, se rassemblent et cotisent en vue du paiement collectif, /'assaka, (don remis au

marabout chargé de sa redistribution).

A T’occasion des cérémonies familiales (mariages, baptémes, etc.) ou religicuses
(pelerinages), les disciples se réunissent dans les dairas pour mettre en pratique leurs
enseignements religieux, basés sur la muashara, (la vie sociale collective), sans cesse exaltée
pour mettre de I’avant la solidarité, I’entente cordiale, le support collectif, la soumission aux
principes religieux, etc. Le facteur collectif est plus manifeste lors des cérémonies religieuses, ou
la figure du Cheikh Ahmadou Bamba, constamment encensée permet d’associer toute action
collective des disciples, a la dimension symbolique du fondateur de Touba. Nous avons été
témoins de I’implication active des jeunes disciples & I’occasion du Magal de Kazu Rajab
(cérémonie religieuse en I’honneur du second khalife de la communauté mouride, Serigne Falilou
Mbacké). Nous avons assisté a une rencontre entre des autorités religieuses et un groupe de
jeunes disciples mourides résidents de la localité de Mbacké, faisant partie d’une association
rurale, souhaitant faire la promotion de produits locaux (dont le bissap, plante aromatique,
typique de la région) dans les collectivités mourides. Désireux de faire pousser leurs produits
dans les champs du Khalife Général, ces jeunes y convoitaient des parcelles de terrain afin que les
bénéfices de la récolte soient intégralement consommés au sein de la communauté mouride.
Apreés ’exposé de Moussa Diakhaté (jeune président d’association, qui vantait les mérites de son
produit), des responsables du Conseil Rural de Touba, dont Serigne Birane Gaye, vice-président,
offrirent leur accord de principe, sous réserve d’une approbation finale du Khalife, pour accorder
a ces jeunes des parcelles de terrain. Ces jeunes désirent participer & I’effort collectif dans la

communauté mais ont besoin de ’appui des notabilités religieuses pour ce faire :

Le soutien des autorités religieuses nous offre la possibilité de cultiver nos produits locaux et de
les redistribuer dans la collectivité. Nous souhaitons participer au développement de notre
communauté car notre guide Cheikh Ahmadou Bamba nous a toujours exhortés & nous surpasser
dans I’effort au travail, de nous dévouer dans I’action collective et d’obéir a nos leaders religieux
(Moussa Diakhaté, Entretien, 2007).

Ces propos de talibés mourides attestent du degré d’engagement des disciples dans le
développement communautaire mais également le pouvoir influent des autorités religieuses
(notamment le Khalife et sa famille au sein de Touba) pour toute activité touchant le

développement local.




125

Au cours de nos enquétes, nous avons pu établir que 1’édification de Touba en un espace
développé constitue un projet commun a tous les mourides. Chacun y contribue & sa maniére.
D’abord, le Khalife, qui avec ses propres avoirs, finance bon nombre de projets pour la
modernisation de la ville sainte. Ensuite, les Serigne, dont le pouvoir d’encadrement permet de
mobiliser plusieurs disciples dans I’action collective. Enfin, les falibé qui fournissent des dons ou
s’impliquent rigoureusement dans plusieurs projets locaux. De la sorte, ces acteurs locaux
s’impliquent dans la gouvernance de leur cité sainte. A Touba, le capital symbolique est édifié
autour de 1'autorit¢ du Khalife (et de sa famille) qui détiennent une 1égitimité sociale, notamment
pour les questions fonciéres. Grace a cela, ils produisent du capital social, soutenus par les
Serignes des Zawiya et des Dairas, lesquels s’impliquent pour toute question d’ordre éducatif,
social ou économique, etc. IlIs constituent souvent 1’interface entre les Khalifes et les Talibés.
S’ils ont ce capital au sein de la collectivité, celui-ci est surtout li€ au pouvoir décisionnel de la
famille khalifale, qui prend toutes les décisions sociales, éducatives et communautaires. L’action
collective des Talibés, qui sont eux-mémes soumis a 1’autorité des Khalifes et des Serignes assure

la mobilisation et la concrétisation des décisions des chefs religieux dans la communauté.

C’est ce qui nous permet de dire que ces religieux sont les acteurs prépondérants de la
gouvernance a Touba. Pour saisir cet aspect, il convient d’évoquer 1’action de certaines structures

administratives dans la communauté rurale.

4.2. La gouvernance locale a Touba

4.2.1. Les structures administratives

La communauté rurale de Touba est supportée par un ensemble de structures plus ou
moins formelles, ayant des pouvoirs d’action diverse et s’impliquant dans plusieurs types
d’activités, notamment socio-économiques. Touba, ville religieuse, procéde d’une gouvernance
fortement imprégnée du pouvoir des chefs religieux. Toutefois, on peut relever ’action des

structures administratives comme la sous-préfecture de Ndame.

Le Sous-préfet de I’arrondissement de Ndame est le représentant de 1I’administration
centrale au niveau local. Il exerce un contrdle de 1égalité a posteriori des communautés Rurales.

Clest-a-dire qu’il gere des questions administratives en collaboration avec le Conseil Rural de




126

Touba, notamment pour la délivrance d’actes de mariages, décés, etc. Il est en charge des actes
administratifs liés a 1’état civil, aux services techniques et logistiques des communautés affiliées a
sa juridiction. La faiblesse du personnel et des infrastructures mises a la disposition de la sous-
préfecture, contraste avec les ressources humaines et matérielles disponibles dans la communauté
mouride. Le sous-préfet travaille de concert avec les représentants du Khalife, notamment le
président du Conseil Rural, lequel est nommé directement par le Khalife. Il a un réle de
coordination pour cette communauté et travaille de concert avec le Conseil Régional de Diourbel
et le CERP. Le CERP est le Centre d’expansion Rurale Polyvalent de I’arrondissement de
Ndame, localité située a trois kms de Touba. Le CERP est le premier conseiller technique du
sous-préfet et son caractére pluridisciplinaire lui confére le role d’encadrement polyvalent de
proximité pour le conseil rural de Touba (dont les membres sont tous nommeés par le Khalife
Général des Mourides). Le CERP est un organe mis en place par les autorités locales pour offrir
un appui technique a la sous-préfecture de Ndame dans le cadre des activités socio-économiques,
notamment de I’agriculture, de I’élevage entre Ndame et Touba. Par ’entremise de 1’Agence
Régionale de Développement (ARD), le CERP et le Conseil Régional de Diourbel collaborent
aussi avec la Communauté Rurale de Touba ou directement avec le Khalife Général pour des
projets de développement (Grands Projets, Urbanisation, etc.). Méme si la sous-préfecture
collabore avec le Conseil Régional de Diourbel ou I’Agence Régionale de Développement dans
ces projets locaux, impliquant la Communauté Rurale de Touba, ces projets restent suspendus a
I’approbation finale du Khalife ou des autorités religieuses du Conseil Rural. Les interactions
entre pouvoirs religieux et politique dans la gouvernance surviennent également lors des
nominations des membres du Conseil Régional de Diourbel, comme 1’évoque Mouth Bane dans

son article :

(...) Dans la ville sainte, des voix se sont levées pour contester le choix porté sur le député Serigne
Fallou Mbacké pour diriger le Conseil Régional de Touba et Mor Seck (...) président de la
Communauté Rurale de Touba Mosquée. Ce dernier bénéficie du soutien de son marabout Serigne
Bass Abdoukhar Mbacké, porte parole du Khalife (...) amis de tous les hommes politiques qui
sont ou qui s’opposent 8 Wade (Bane, 2009, consulté le 10 Avril 2009)

S’il est commun pour les autorités religicuses de choisir les « hommes forts » qui
composent la communauté rurale de Touba, on convient qu’elles détiennent aussi un pouvoir de
« nomination » dans la sélection des candidats susceptibles d’exercer des fonctions de conseillers
politiques a un niveau régional. Ainsi, plusieurs structures départementales et régionales, qui

interviennent en appui a la communauté rurale de Touba (services d’hydraulique, de santé,




127

d’éducation, etc.) sont également liées a ces régles de fonctionnement. Pour mieux percevoir cet
aspect, nous nous proposons dans la prochaine section, d’analyser les principaux projets locaux

qui sont développés par les autorités religieuses pour mieux percevoir ce contrdle territorial.

4.2.2. Territorialisation : les Grands Projets urbains des Khalifes

La territorialisation progressive associée a 1’effervescence économique de Touba permet
a la cité sainte d’étre considérée comme la deuxiéme ville du Sénégal aprés Dakar, autant en
termes d’activités financiéres (délocalisation des grandes banques sénégalaises)
qu’infrastructurelles (construction et agencement de routes, etc.). Comme le rapporte C.
Abdoulaye Dicye (1997 : 331), il est question pour les pouvoirs publics de décongestionner la
capitale (Dakar) qui ploie sous le poids de la centralit¢ avec plusicurs acteurs qui se
concurrencent des espaces (marchés, petits commerces, etc.). Cet objectif rentre en accord avec la
politique de redéploiement urbain des chefs religieux qui désirent faire de leur cité sainte une
ville moderne en favorisant un réaménagement territorial dans la circonscription régionale de
Touba (Diourbel). Pour les autorités de Touba, il s’agit d’étendre 1'urbanisation dans les localités
rurales et créer une métropole d’équilibre entre monde urbain et milieu rural. L’érection de 7
marchés (OCASS, Darou Marnane, Darou Khoudoss, Sandica, Khaira, Darou Minam et Gare
Bou Ndaw), de méme que les échoppes installées dans les gares routiéres et les quartiers autour
de la localit¢ de Touba incite a 1’édification d’un péle de développement commercial. Les
marchés et le petit commerce formant la moitié de la main d’ccuvre active dans les zones rurales.
Comme nous I’explique Diéye, la ville sainte est aménagée comme un véritable axe central du
trafic national : «un pdle de communication, particuliérement important du fait du transfert de
marchandises en provenance de Dakar et des pays de la sous-région et qui va au-deld des

possibilités de consommation de la ville» (Digye, 1997 : 336).

C’est dire que la ville sainte, de par son statut de « zone-franche » et de marché ouvert
sur I’ensemble du territoire national, occupe une position stratégique privilégiée dans le réseau
urbain sénégalais. C’est la raison pour laquelle, plusieurs projets d’urbanisation sont entrepris par
les autorités religieuses pour accroitre le réle commercial de Touba en diversifiant les activités
qui s’y développent et les services offerts aux populations, surtout en temps de pélerinages, ou

plusieurs entreprises nationales et privées tiennent des stands d’information et des campagnes




128

promotionnelles pour attirer une forte clientéle. Au niveau agricole, Touba polarise graduellement
la zone intérieure du Sénégal, véritable espace de production agraire. Pour faciliter le convoyage
des produits locaux, plusieurs pistes sont en réfection (ou en construction) permettant de grandes
voies de communication (route nationale, chemin de fer, héliport et méme un aéroport, dont la
construction a déja €té annoncée). Touba, €rigé en ville-carrefour devient « le passage obligé de
la plupart des migrants de I’intérieur du pays, dont la destination finale est Dakar et I’étranger »
(Dieye, 1997 : 330). Pour les émigrants de retour au Sénégal, Touba constitue un trajet obligé
pour vivre « de bienfaits spirituels » ou constater « les réalisations temporelles de la confrérie ».
C’est pourquoi les autorités locales veulent faire de Touba une localité d’immigration méme s’il

est commun de considérer la ville-sainte comme un lieu vers lequel

[...] transitent tous les jeunes ruraux en partance pour la capitale ou pour I’étranger avec I’espoir
de gagner leur vie. C’est par 1 qu’on se prépare a affronter les réalités de la ville et qu’on y teste
ses aptitudes a s’engager dans la conquéte de nouveaux espaces [...], ce n’est pas un hasard, si la
plupart des commergants et autres acteurs économiques évoluant 4 Dakar disposent d’une maison
principale ou secondaire a Touba, lieu de refuge, de priére et de recueillement (Digye, 1997, 331-
332).

Touba, localité¢ des chefferies religicuses ne cesse de se positionner dans 1’échiquier
national comme un espace urbain d’avenir, tel que l’atteste d’ailleurs ses programmes
d’urbanisation. En effet, une agence publique (Agence Autonome des Travaux Routiers) a
entrepris sous I’initiative du gouvernement national des études d’aménagement et d’urbanisation
de la ville de Touba. En dépit du fait que le gouvernement dans sa politique nationale de
décentralisation prévoit des compétences transférées aux collectivités locales, comme celles des
infrastructures, ce programme d’action & court et moyen terme (a 1’horizon 2012) et un autre
programme d’action a long terme (devant €tre finalisé en 2020) ont été entrepris par les pouvoirs
publics. Toutefois, pour que ces programmes soient mises en ceuvre, il a fallu I’accord préalable

des autorités religieuses, pour faciliter I’aménagement et les déplacements urbains & Touba.

Le premier programme met en avant des actions urgentes, concernant 1’emplacement
d’une nouvelle gare routiére, un nouveau plan de circulation autour de la Grande Mosquée, une
meilleure gestion des transports publics, dits des modes doux : charrettes hippotractées, piétons,
vélos et cyclomoteurs, etc. Ce programme évalue également le stationnement, la gestion du
transport des marchandises et des livraisons. Son cadre d’action porte sur I’aménagement de
nouveaux espaces urbains et sur le développement de zones déja urbanisées (dont 4
périmétres dites : urbanisable, d’agglomération, du centre-ville et de la Grande Mosquée). Plus de

seize localités avoisinantes (dont le département de Mbacké) sont ciblées par cette politique




129

d’urbanisation. Le second programme porte sur une série d’orientations prévues pour le
développement de zones d’habitation et d’activité, notamment celle des marchés, de la Grande
Mosquée, etc. Il prévoit des réalisations & long terme des transports individuels et publics
permettant le développement et surtout le désengorgement de la ville de Touba, surtout en
période de pelerinages. Il prévoit la réfection de la rocade qui ceinture le centre-ville,
I’installation de nouvelles voiries de desserte dans les quartiers d’habitation, de nouveaux axes
principaux et secondaires de liaison. Ces deux programmes consacrent la stratégie d’urbanisation
et de développement local des autorités religieuses, tout en restant fidele a ’esprit du projet
initial lors de la fondation de la ville par Serigne Touba (Communauté rurale de Touba Mosquée,
2004 : 05-07).

Les actions en faveur de I’urbanisation consacrent le pouvoir des chefs religieux qui sont
les « acteurs » décisionnels qui autorisent la mise en place de ces programmes a Touba. Si Touba
est un lieu qui suscite le réve du « paradis sur terre », ce réve se concrétise pour les chefs
religieux par des actions d’urbanisation qui favorisent son développement et sa modernisation
afin de le rendre « prospére et florissant», conformément aux desseins de son fondateur (Hizbut
Tarqiyyah, consulté le 11 février 2009). Dans ce cadre, le développement du tissu urbain voulu
par les Khalifes permet d’ériger une ville modeme disposant de ses ressources propres. Touba
dispose d’un espace physique qu’il faut construire et développer. Cet objectif des khalifes
généraux est constamment mis de l’avant lors d’événements religieux pour favoriser une
mobilisation collective des mourides a I’entreprise d’édification de la cité. Le capital social des
Khalifes a Touba s’accentue dans le cadre de ce que la presse sénégalaise décrit comme le « plus

grand projet agricole jamais réalisé au Sénégal » : les champs de Khelcom.

4.2.3. Khelcom: le capital social des Khalifes

Oh Lumiére qui éclaire, éclaire Khelcom afin que les gens s’éblouissent. Oh Temps ! Toi qui avais
daigné prétendre reproduire Khelcom repends toi. Oh Temps ! Toi qui avais ambitionné reproduire
les 15 dairas de Khelcom renonce. Oh peuplades d'ici et d'ailleurs empressez vous a agglutiner aux
saintes mains de Serigne Saliou (Khelcom.org, consuité le 28 octobre 2009)

Ce psaume liturgique scandé par les disciples mourides consacre la stratégic de
mobilisation populaire souhaitée par les autorités religieuses pour rallier la terre de Khelcom,
immense domaine agricole de 45.000 ha et d’une quinzaine de structures pédagogiques (dairas)

situées sur la réserve sylvo-pastorale de Mbégué, localité du centre du Sénégal. Pour les




130

mourides, Khelcom est une « terre promise en héritage a Serigne Saliou Mbacké » qui permet de
porter I’ceuvre « grandiloquente » de Serigne Touba : « doter la communauté mouride d’un centre
dédi¢ aux valeurs religieuses musulmanes avec comme base la trilogie de l'enseignement,
l'éducation et l'initiation au travail » (Hizbut Tarqiyyah, consulté le 28 octobre 2009). Sur ce
principe, Serigne Saliou Mbacké (5™ Khalife des mourides avait émis un Ndigél (ordre décrété a
tout mouride de participer au défrichement de la forét de Khelcom). Khelcom, ancienne forét
classée, domaine national dans les amnées 1980, a été attribué le 01 avril 1991 par le
gouvernement national au Khalife Général des mourides, & des fins d’exploitation agricole.
L’attribution de ce domaine foncier & la communauté mouride a considérablement été débattue
dans les quotidiens nationaux (certains remettant en cause la 1égitimité de la possession fonciére
de Khelcom, alors que d’autres interrogeaient les réelles motivations des pouvoirs publics).
Beaucoup estiment que ces motivations étaient dictées par une volonté du président Diouf de
disposer du « vote mouride » deux ans avant les élections nationales en posant un « acte
symbolique » de taille pour cette communauté (A. Hamid Ndiaye, 2008 : 168). Méme si cette
stratégie n’a pas rapporté fruit lors des élections de 1993 (aucune consigne de vote ne sera
décrétée par le Khalife des mourides), on peut tout de méme affirmer, a I’appui de cette theése, le
fait que le milieu rural subissait les contrecoups des politiques d’ajustement structurel, avec la
cherté de la vie, I’exode rural des jeunes vers les villes et le peu de terres arables qui étaient

disponibles aux paysans.

En accordant des parcelles de terre a la communauté mouride, les politiques s’assuraient
que la désaffection des paysans a 1’égard de I’agriculture, au profit du commerce dans les villes
ne s’appliquerait pas a la communauté mouride, ot ’exploitation des champs agricoles assurait la
pleine légitimité du pouvoir khalifale. De 1991 a 2000, les terres de Khelcom furent exploitées
par les mourides sous le régne du « marabout des dairas et des champs» Serigne Saliou Mbacké,
qui aura réussi a « faire de Khelcom, un lieu ou il fait bon vivre avec toutes les commodités »
(Mamadou Sarr, Wal Fadjri, consult¢ le 15 mai 2008). Khelcom constitue un vaste domaine
agricole comptant une quinzaine de concessions dont chacune dispose de ressources humaines,
matérielles, d’installations logistiques, d’un pensionnat, d’une école, d’un centre de santé et d’un
forage. Au sein de chaque concession agricole, des travaux de défrichage, d’ensemencements et

de moissons sont entrepris :

Dans cette partie entre les départements de Linguére et de Gossas ou I’eau est une denrée rare,
Serigne Saliou a foré un puits de 290 métres de profondeur et construit un chiteau d’eau de 150
metres cubes de capacité et de 20 métres de hauteur [...] A cela s’ajoute I’implantation d’une




131

pépiniére de 700.000 pieds d’arbres pour le reboisement d’un périmeétre de 106 km sur une bande
de 50 metres (Sarr, consulté le 15 mai 2008).

En 2005, le Khalife Général des Mourides, Serigne Saliou Mbacké fit un appel a toute la
communauté mouride, ou qu’elle soit, afin de participer au déboisement des champs de Khelcom
et a ’effort collectif. S’en suivit une forte mobilisation populaire des disciples mourides venus de
partout pour répondre a I’appel du chef religieux. Des camions remplis de matériels et de
personnes quittaient les résidences des autorités religieuses mourides dans plusieurs grandes
villes (Dakar, Thi¢s, St-Louis) alors que des villes comme New York, Rome ou Paris étaient
également des points de départ pour rallier Khelcom (Hizbut Tarqiyyah, htcom.sn, consulté le 11
mai 2007). Des milliers de disciples s’y rassemblérent pour s’adonner aux travaux de défrichage,
de dessouchage, de collecte de fourrage, d’exploitation des produits locaux (bissap, café-Touba,
arachide, mil, etc.). Cet effort collectif, en plus de révéler la solidarité et I’ardeur au travail des

mourides atteste du degré de 1égitimité du pouvoir khalifale dans la communauté :

A l'échelle de tout le mouridisme, telle est la caractéristique de la réponse a l'appel du khalife pour
les travaux de défrichage. En réponse aux multiples appels des familles religieuses, la mobilisation
de la communauté mouride aura permis d’instituer les valeurs du mouridisme, par son principe du
«khidmat » (la réussite du disciple mouride) et du «kasbou » (service rendu) a 1’échelle nationale
(Khelcom.org, consulté le 28 octobre 2009).

Ces valeurs encensées par les khalifes généraux pour motiver la communauté mouride
auront permis d’asseoir la « Khelcomisation non stop » (forme de marche progressive vers la
mise en valeur et la rénovation de lieux sacrés) de I’espace territorial mouride. En étant capables
de susciter une mobilisation collective d’envergure et quasi-instantanée, les chefs religieux
s’assurent d’une légitimité auprés des masses, tout en mettant en valeur leurs possessions
agricoles. La certitude qu’ont les disciples que le fait de travailler dans les champs du Khalife
accorderait actions bienfaisantes dans 1’au-dela, renforce le pouvoir sacré du Khalife et de sa
famille auprés des mourides. Elle assure un lien social impérissable entre le « Serigne » et son
« Talibé » et conforte une gouvernance légitime auprés de ces disciples qui se mobilisent pour
mettre en valeur les champs du Khalife Général (un des premiers producteurs agricoles du
Sénégal). Le projet de modernisation de la Grande Mosquée de Touba conforte in extenso cette

légitimité khalifale dans la communauté mouride.




132
4.2.4. La Grande Mosquée de Touba : le capital symbolique des Khalifes

L’édification de la Grande Mosquée de Touba décidée par Cheikh Ahmadou Bamba en
1926 a réellement ét¢ entamée par le premier Khalife (Mouhamadou Moustapha Mbacké) en
1932 et achevée par le second Khalife (Serigne Falilou Mbacké), en 1963. Toutefois, tous les
Khalifes ont participé a sa rénovation, pour faire de cet édifice, « un des plus grands monuments
religieux d’Afrique ». Tous les Khalifes Généraux (dont feu Serigne Bara Mbacké, 6™ khalife)
ont inscrit la construction et la réfection des travaux de la Grande Mosquée au cceur de leur action
a4 Touba. Parmi les « grands chantiers » amorcés par le 6°™ Khalife des mourides, on peut
évoquer ’aménagement d’une nouvelle ceinture autour de la Grande Mosquée, des travaux de
rénovation au niveau de la cloture entourant 1’esplanade de la Mosquée et de la voirie, I’érection
d’une voie piétonne, de pavés, de carrefours, le déplacement et ’arrangement des palmiers et
dattiers autour de la Mosquée, etc. Ces travaux d’aménagement dont les fonds ont ét€ consentis
par le Khalife Général portent sur trois volets principaux (électrification, grilles du mur de cléture
et revétement en marbre du parvis). Pour les autorités religieuses, 1’érection de la Grande
Mosquée de Touba répond a un objectif précis : édifier un lieu saint «a partir duquel le
rayonnement de la ville s’irradie » (Hizbut Tarqiyyah, consulté le 11 février 2009). L’apport de la
communauté mouride, particuli¢rement celui du Khalife est a ce titre fondamental car il permet
de renforcer le capital symbolique de I’institution khalifale, tout en le dissociant du politique,
pour insister sur le fait qu’il n’appartient qu’a la chefferie religieuse de modemiser la Grande
Mosquée:

[...] il y a une petite clarification qu’il est indispensable d’apporter. Il s’agit de 2 milliards de ce
montant qui avaient €té remis a Serigne Saliou par le Président Abdoulaye Wade en guise de don
pieux sur les travaux de Touba. Mais quand I’Etat sénégalais a décidé de prendre en charge la
modernisation de la ville, le Président a dii reprendre ces deux milliards [...] ce fonds n’a pas été

budgétisé dans le programme de modemnisation [...] Le Khalife tenait a faire ce bilan pour que ce
soit clair pour tous les talibés (L’ Abreuvoir des Assoiffés, 2009 : 04).

Ainsi exprimée cette déclaration de Serigne Bara en 2009 permet d’attester 1’autonomie
des chefferies religieuses, des pouvoirs publics dans le cadre des Grands Projets de Touba. La
modernisation de Touba et de sa Grande Mosquée est un processus irréversible pour les mourides
dont les chefferies religieuses régulent le fonctionnement par des actes symboliques (mobilisation
collective pour renforcer le capital social et le contréle des populations dans les champs du

Khalife, modemisation des lieux sacrés pour renforcer la mémoire collective et ’espace sacré).

La gouvernance de Touba profile un contrdle des chefs religieux de leur espace territorial,

amovible, sacralisé, urbanisé et modernisé. Touba est aussi un espace de socialisation politique,




133

caractérisé par l'interaction des pouvoirs entre chefs religieux et acteurs politiques nationaux, a
des moments clefs. Dans notre volonté de saisir cette interaction, nous avons choisi d’observer le
cadre d’un événement (Magal de Kazu Rajab), puisque les événements religieux permettent de
reproduire des habitus sociaux, dans la communauté mouride et d’édifier la socialisation
politique. L’observation-participante menée dans ces localités nous a permis de percevoir les

actes symboliques des religieux et politiques, lors de ce Magal.

4.3. Processus de socialisation politique : le Magal de Kazu Rajab

Cet événement qui commémore du 11 au 12 aofit 2007, I’anniversaire de naissance de feu
El Hadji Mouhamadou Falilou MBACKE, 2éme Khalife Général, est avec le Grand Magal de
Touba, 'une des fétes mourides qui accueillent le plus de disciples, grice a la popularité acquise
par le 2°™ Khalife (apprécié d’un bon nombre de fidéles et dont le fils fut le 6™ Khalife
Général). L’événement religieux représente une période de légitimité renouvelée pour la structure
confrérique et une situation de conquéte et de légitimation pour les pouvoirs publics (dont la forte
présence permet d’assurer la collaboration avec les chefs religieux). En perpétuant les mémes
pratiques rituelles (visites de respect, pélerinages dans des lieux sacrés, etc.) lors d’événements
religieux dans la collectivité (Magal de Touba, Magal de Kazu Rajab, etc.), les mourides intégrent
dans leur mémoire collective, des principes confortant la sacralité de leur territoire. Celle-ci est
réaffirmée par le sentiment d’appartenance a une communauté dont les succés sont visibles dans
la magnificence des lieux et I’opulence des personnages religieux. Des fastes processions aux
représentations dithyrambiques et iconographiques, la ferveur religieuse de la communauté
mouride permet de valoriser les chefs religieux. Ce processus de valorisation consacre 1’autorité
des chefs religieux dont le pouvoir symbolique et le capital social se trouvent renforcés lors de
ces événements & Touba. A 1’occasion du Magal, tous les mourides font et refont le pélerinage
des lieux sacrés a Touba, affermissant le lien qui unit le disciple a sa terre sacrée. La collectivité

mouride vit la sacralité de Touba, de son fondateur et de sa famille :

Nous pelerins, sommes dévoués a Serigne Touba et a sa famille car il a formé des veeux éternels
pour cette cité bénite et sa communauté y résidant, immunisée de toute impureté des deux mondes,
amnistiant aussi toute personne qui s’y rend le ceeur pur et dévoué a son créateur. (T. Fall, Touba,
Magal, Kazu Rajab, entretien, aofit 2007).

La gouvernance des chefs religieux s’inscrit dans le cadre d’un espace sacré, capitale

révée, réalisée et vécue « par un groupe religieux [...] autour d’un projet universaliste qui s’est




134

transnationalisé en exportant ses symboles sacrés et culturels [...] ses pratiques sociales et
économiques » (Gueye, 2002 : 237). 1l est utile de mentionner que c’est au cours de ces
cérémonies qu’on constate I’omniprésence des acteurs religieux (Khalifes, Serigne) qui désirent
s’assurer d’un contréle permanent de tout type d’événement se déroulant & Touba. Durant ces
périodes, la ville religieuse est espace symbolique et lieu de régulations entre acteurs religieux et
pouvoirs publics. Au cours du Magal de Kazu Rajab se perpétue une logique de négociations
entre plusieurs acteurs, qui, pour préserver des rapports de bon aloi, qui, pour insister sur des
actions de développement, etc. organisent des rencontres formelles et informelles, tout au long de

I’événement religieux. Il est nécessaire d’explorer les contours de la socialisation politique.

4.3.1. L’interaction des pouvoirs : symboles religieux et slogans politiques

Tout d’abord, il nous est apparu évident que la présence remarquée des personnalités
politiques, lors de cérémonies religieuses consacre une stratégie du gouvernement national de
renforcer sa médiation avec les chefs religicux, dans la gouvernance de Touba. Pour les
représentants politiques, il est vital de réguler toute perspective d’autonomie de ces chefs, dont le
pouvoir pourrait s’accroitre au-dela de I’espace toubien avec les velléités expansionnistes pergues
dans les localités limitrophes. La visibilité des hommes politiques a chaque événement religieux
renforce la 1égitimité sociale de ceux-ci au sein de la communauté mouride, tout en édifiant des
rapports de cordialité. L’inguguration de 1’Hotel de ville de Touba, en aoit 2007, en présence de
médias, personnalités religieuses, politiques, membres du gouvernement national, du Conseil
rural, etc. s’inscrit dans ce cadre car il est salutaire pour les politiques d’y offrir une image

bienveillante montrant la collaboration avec les religieux.

Cette présence politique permet en réalité de relier toute forme de réussite sociale et
économique de la communauté mouride a 1’action des pouvoirs publics. En dépit du fait que le
Khalife Général a plusieurs fois décrété 1’interdiction de « faire de la politique » a Touba (lieu
religieux), la logique d’alliances (bons offices, projets de modernisation, promesses €lectorales,
etc.) entre acteurs politiques et religieux est aisément manifeste lors de ces cérémonies
religieuses. Gouvernement, partis politiques, syndicats, etc. y déléguent des émissaires pour
afficher leurs relations de bon aloi avec les chefferies. C’est 1’occasion pour tous ces acteurs
d’entériner des relations (nouvelles ou anciennes) et des stratégies de développement pour Touba.

On y exhorte des principes mourides, notamment !’exaltation du travail, repris dans les discours




135

et déclarations des chefs politiques. Dans I’encadrement des collectivités locales et dans
I’affirmation des relations harmonieuses entre politiques et religieux, il est fréquent

d’évoquer que « le Sénégal qui gagne, c’est le Sénégal qui travaille ».

Lors de la cérémonie officielle du 12 aoit 2007 du Magal de Kazu Rajab, un représentant
officiel du gouvernement national, M. Madické Niang, actuel ministre des Affaires Etrangéres du

Sénégal et chef de la délégation ministérielle d’alors, s’exprimait ainsi :

Le président Wade ne ménage aucun effort pour participer a 1’évolution de la ville de Touba car il
sait I’apport considérable des mourides dans le développement du Sénégal |...] C’est pourquoi, ils
demandent le soutien et la mobilisation de la communauté mouride, reconnue pour son ardeur au
travail de 1’appuyer dans ses projets pour tout le Sénégal, afin de favoriser la paix sociale, le
développement local et régional (enquéte Magal de Kazu Rajab, Touba, aofit 2007).

Ces termes s’apparentant aux Ndigél effectuées lors des Magal ont effet de lier 1’action
collective mouride aux projets politiques du gouvernement. Le Magal constitue une scéne
politique privilégié qui permet d’entretenir des discours ou se mélent symboles religieux et
slogans politiques. Nous avons pu constater que le discours politique national s’accompagne de
référents favorables a 1’encadrement confrérique, a la réalisation socio-économique et au
développement des villes religieuses. En incluant des termes wolofs et expressions bien
particuli¢res a la communauté mouride (Ngeureum, Sant Serigne Touba, Askan), les politiques
tiennent des discours souvent partisans, favorables a la 1égitimité traditionnelle et charismatique
des religieux. Les références religieuses permettent d’animer une idéologie d’affiliation nationale

et politique nécessaire a la Iégitimité politique dans ces sphéres religieuses.

On peut rappeler par exemple, le discours du Président de la République Abdoulaye
Wade, lors de la visite du Khalife Général, Serigne Bara Mbacké, a Dakar, en juillet 2008, Dans
une déclaration agrémentée d'anecdotes sur les relations de longue date entre sa famille et celle
des chefferies religieuses, le président Wade avait évoqué la prédiction que lui avait faite le 2°™
Khalife Général des mourides (Serigne Falilou Mbacké, défunt pere de I’actuel Khalife) qu’il
allait devenir un des futurs présidents du Sénégal. Ces discours d’influence visent a l1égitimer le
pouvoir politique et leur présence permanente dans la communauté rurale de Touba. Pour les
représentants de ’Etat, il est important de ne pas se retirer de la ville sainte des mourides, comme
en témoigne 'omniprésence de 1’administration locale (des préfets, sous-préfets, gouverneurs,

etc.) qui occupent les premiéres places de la communauté rurale, lors de ces événements.

Les différents gouvernements post-coloniaux ont entretenu une collaboration avec les

chefs religieux mais n’ont pas renoncé pour autant & un contrle absolu de Touba. Pour certains




136

(Gervasoni, Gueye, 2005 : 621), le gouvernement central ne souhaite aucunement déléguer des
responsabilités dans un foyer-religieux d’envergure électorale. Le vote mouride est, et a toujours
été un facteur déterminant dans les stratégies de conquéte ou de maintien du pouvoir politique, au
Sénégal. Pour I’Etat, accorder une autonomie réelle et formelle en déléguant toutes ses
responsabilités dans la localité administrative ou aux chefs religieux, serait en porte-a-faux avec

ses intéréts politiques (suffragisme, clientélisme, etc.).

C’est pourquoi, I’Etat, 4 travers son plus haut représentant politique, le président
Abdoulaye Wade affiche ostensiblement son appartenance religieuse® (visites fréquentes et
meédiatisées a Touba a I’approche de grands événements politiques et religieux). D’ailleurs, juste
avant les ¢lections présidentielles de 2007, ce dernier a notamment annoncé en grande pompe, le
début de Grands Travaux de modernisation, dans la ville de Touba. Les travaux de modernisation
ont objectif de conforter une influence politique au sein de Touba et les cérémonies religieuses
sont des occasions pour rendre hommage publiquement a la collaboration entre religieux et
politiques dans ces localités. Si les responsables nationaux n’arrivent pas vraiment a avoir une
influence politique a I'intérieur de Touba, a cause de la prégnance des religieux qui s’y sont
établis depuis la période coloniale, ils tentent malgré tout d’exercer une forme de surveillance
aux alentours de la cité sainte de Touba. C’est ce qui explique I’omniprésence de services publics
(sous-préfecture 3 Ndame, services de gendarmerie 3 Mbacké, Taif, Bambey, Mbacké, localités

avoisinantes de Touba).

La gouvernance exercée par les chefs religieux nécessite qu’il y ait moins de présence des
pouvoirs publics a Touba car méme si certains services publics y sont représentés, il existe des
zones interdites (mausolées, concessions du Khalife, lieux saints, etc.) pour les agents de I’Etat,
dont la police administrative de Ndame, ou certains religieux, eux peuvent pénétrer en toute
légitimité. Ce sont généralement des lieux réservés a I’environnement confrérique et a
I’institution khalifale. Tel que nous le rapportait un membre du Conseil Rural de Touba : «il
serait illusoire de penser qu’une perquisition pourrait avoir lieu dans le domicile de ’actuel
Khalife ou dans les Mausolées sacrés des khalifes généraux, sans avoir obtenu I’aval préalable de
nos autorités religieuses » (Entretien, membres du Conseil Rural, Touba, Magal de Kazu Rajab,
aott 2007).

% Voir a ce propos I’article « La République couchée » du philosophe Ousseynou Kane, paru dans
le Quotidien Wal Fadjri, au numéro 2744, du 8 mai 2001 dans lequel I’auteur évoque les menaces a la
laicité et au principe démocratique au Sénégal, en commentant 1’image du président Wade agenouillé chez
le Khalife Général des Mourides, 4 Touba.




137

Le pouvoir des religieux est visible dans le contrble social des populations locales. Elle se
manifeste surtout dans le cadre d’événements religicux permettant la socialisation politique de
milliers d’adeptes dont 1’allégeance pour Serigne Touba et sa famille est sans commune mesure.
Les événements religieux permettent d’édifier le pouvoir des chefs religieux sur les
disciples. Ceux-ci les pergoivent comme des périodes providentielles. Ainsi, tel que nous le prédit
un disciple lors du Magal: « Touba permet & quiconque dispose d’un cceur repentant d’avoir son
veeu exaucé. C’est pourquoi, faire le pélerinage avec ferveur permet de réaliser nos priéres grace
au Cheikh» (K.Bousso, entretien, 2007). Ce dévouement envers I’autorité religieuse (Khalife et
Serigne) est manifeste lors des visites des lieux sacrés (Grande Mosquée, Mausolées des figures
religieuses, concessions des grandes familles mourides, etc.). Lors de ces visites, les disciples
renouvelent le pacte social avec les Serigne, en effectuant des visites de respect, distribuant des
dons, contribuant a I’effort collectif, etc. Le pacte social qui lie le Talibé & son Serigne est réitéré
dans les concessions des familles religieuses ou des Hadiyas y sont remis en signe de
considération et de contribution a la solidarité communautaire. La protection sociale (biens et
services redistribués) dont jouit le disciple en retour permet aux religieux d’exercer leur pouvoir
dans la communauté rurale de Touba. A travers le Magal, tous les mourides font et refont le

pelerinage des lieux sacrés a Touba, affermissant leur lien qui les unit a leur terre sacrée :

Nous pelerins, sommes dévoués a Serigne Touba et 4 sa famille car il a formé des vceux éternels
pour cette cité bénite et sa communauté y résidant, immunisée de toute impureté des deux mondes,
amnistiant aussi toute personne qui s’y rend le cceur pur et dévoué a son créateur. (T. Fall, Touba,
Magal, Kazu Rajab, entretien, aotit 2007).

A Touba, les relations (historiques) entre pouvoirs politique et religieux constituent une
matrice fondamentale de la construction de I’Etat au Sénégal. Le Khalife Général est
I’administrateur plénipotentiaire de la communauté mouride de Touba, mais il incarne aussi une
ressource symbolique pour les autorités politiques nationales, qui n’hésitent pas a le consulter
pour des pricres, des conseils et aussi bien se faire paraitre devant la communauté mouride.
Touba est un lieu politique malgré le fait que Serigne Saliou Mbacké avait interdit en 2006, d’y
faire des manifestations ou des rencontres politiques (Wal Fadjri, E1 Hadj Gueye, paru le 21
juillet 2006). On peut aussi évoquer les déplacements fréquents du président de la république
Abdoulaye Wade et de plusieurs membres de son gouvernement actuel et passé. Parmi les plus
réguliers, on note la présence de Me Madické Niang, ministre des affaires étrangeres, M. Samuel
Sarr, ancien ministre de 1’énergie, M. Macky Sall, ancien premier ministre, M. Idrissa Seck,
ancien premier ministre, Mme Awa Ndiaye, ministre de la Famille, M. Moussa Sakho, ministre

de I’enseignement technique, M. Moustapha Sourang, ancien ministre de 1’éducation nationale et




138

plus récemment, Karim Wade, fils du président, ministre d’Etat et de la coopération
internationale). Si Touba est espace de socialisation politique au niveau national, il I’est aussi au
niveau local, ot des chefs religieux occupent des positions de pouvoir dans la communauté rurale.
Lors des événements comme ceux du Magal, les religieux se cotoient plus facilement et décident
des postes a pourvoir dans la gouvernance locale. Ainsi, tout récemment, une personnalité
mouride des plus influentes, Serigne Mountakha Bassirou Mbacké s’est retiré de ses fonctions
d’émissaire du Khalife lors de cérémonies d’inauguration, pour céder sa place a son jeune frére,
autre membre important de la famille religieuse, Serigne Fallou Abdou Khadre, un des fils du
quatriéme Khalife des mourides. A Touba, les chefs religieux gouvement leur cité «comme s’il
s’agissait du Vatican », nous disait un des membres de la communauté rurale. Cet espace sacro-
saint du Sénégal détient selon certaines notabilités religicuses et autres auteurs connus de la

confrérie un statut «d’Etat dans 1’Etat» (Gervasoni, Gueye, 2005 : 621).

Le fait de cotoyer disciples, autorités religicuses et politiques dans le cadre d’un
événement religieux nous a révélé le capital social et symbolique et 1a socialisation politique par
lesquels les rapports de pouvoir entre autorités et collectivités locales sont assignés et obtenus
dans la gouvernance. Celle-ci se caractérise par la sacralisation et la territorialisation de I’espace
mouride et par le capital social des religieux, acteurs décisionnels et participatifs de la
communauté rurale. Cette gouvernance se traduit par le « Liggeyeul Serigne Touba », I’idéologie
du travail qui permet I’encadrement et I’implication des mourides a I’effort collectif dans des
projets d’urbanisation, d’assainissement et d’exploitation agricole. C’est cette idéologie qui
assure le lien social et confére aux chefs religieux (famille Khalifale) la 1égitimité qui leur permet
d’étre les acteurs plénipotentiaires de la gouvernance locale. Au niveau national, il est vrai que la
ville-sainte des mourides bénéficie d’un statut d’exception (extraterritorialité d’une localité aux
allures régionales et dont le statut administratif correspond a un village). Peut-on dés lors
concevoir dans les prochaines décennies une autonomie nationale de Touba ? Le fait de donner a
la ville un statut administratif qui correspond a ses perspectives politiques et démographiques et a
sa réelle potentialit¢ économique pourrait déstabiliser 1’équilibre national et la régulation
politique dans d’autres foyers- religieux. C’est pourquoi, pour D’instant, malgré sa
territorialisation, Touba conserve le statut administratif de communauté rurale. Tel que nous le

révélait un membre du Conseil rural de Touba :

Dans une décennie ou deux, Touba pourrait revendiquer le statul d’un vrai Etat, 5°il I’ambitionne
mais I’administration et I’Etat ne veulent pas de cette émancipation de Touba. L’Etat se conforte
en promesses car 1’administration ne veut pas avoir 4 initier la méme situation dans d’autres




139

localités religieuses. C’est pourquoi, il existe une grande complexité avec la situation de Touba »
(entretien, Conseil rural de Touba, Touba, juillet 2007).

Touba refléte une localité religieuse dont le contréle de 1’extra-territorialité constitue un
enjeu de pouvoir pour les autorités religieuses, désireuses d’étendre la sacralité¢ du territoire
mouride. Le capital symbolique (espace sacré, idéologie du travail) associé au capital social,
(actions sociales et collectives) y assurent la gouvernance locale des chefs religieux. Cette
gouvernance prend vraiment effet lors d’événements religicux ou la communauté mouride voit
dans la proximité et en temps de pelerinage, le développement de leur cité-sainte. Pour les
mourides qui repartent de Touba aprés le pelerinage, le lien social et I’identité religicuse sont
renouvelés par la participation au rituel (visites des lieux sacrés, solidarité collective,
renouvellement du pacte social, etc.). L’expérience du Magal de Kazu Rajab assure la
socialisation politique et la survivance de ce rituel dans la communauté. Il incombe de voir si
d’autres foyers-religieux a I’instar de Touba, présentent les mémes formes de gouvernance au

sein de leurs collectivités locales.




140

CHAPITRE V

ESPACE-REFUGE A CAMBERENE ET CAPITAL SOCIAL DES ASSOCIATIONS
LAYENNES

Les confréries religicuses qui ont succédé aux monarchies traditionnelles ont encadré la
société sénégalaise depuis la fin du XIX®™ siécle. Les collectivités locales se sont réfugiées
derriére des chefs religieux qui leur accordaient une protection spirituelle et matérielle autour
d’espaces qu’ils contrélaient. Les chefs religicux succédent aux chefs traditionnels, c’est
désormais autour d’eux que la société tend a s’organiser. Ils prennent en charge la société. Ils
serviront de courroies de transmission entre un ordre séculaire déphasé et une colonisation
porteuse de son lot de bouleversements. Si ce principe est admis pour Touba et les mourides, il
I’est encore plus pour Cambéréne et les Layennes. Au sein de cette communauté religieuse -
moins nombreuse et quasi-circonscrite dans la grande région de Dakar- on constate une diversité
d’acteurs locaux qui prennent en charge les besoins sociaux des populations. Parmi ceux-ci, les
chefs religieux (dont les fondateurs layennes, Seydina Limamou Laye® puis Seydina Issa Rohou
Laye) se sont trés tot cantonné dans des activités religieuses et sociales autour des lieux sacrés de

Yoff et de Cambéréne, concédant des parcelles d’autorité a d’autres actecurs communautaires

57 pécheur Lébou (1843-1909), Libasse Thiaw, de son vrai nom est originaire de Yoff, devenu
saint homme, il s’est proclamé « Mahdi » (messager de Dieu, prévu 4 la fin des temps) a 1a faveur d’une
illumination prophétique. C’est le fondateur de la communauté layenne, ayant exhorté, par son appel de
mai 1883, hommes et Djinn (créatures non visibles) a suivre le respect et la stricte pratique de la foi
islamique.




141

(chefferies coutumiéres, membres d’associations, etc.). C’est le premier Khalife de la confrérie
layenne, fils du fondateur (Seydina Limamou), Seydina Issa Rohou Laye qui a fondé Cambéréne
en 1914. 11 a poursuivi I’ceuvre de guidance et de prédication de son pére, en laissant une grande
empreinte spirituelle dans sa communauté (1909-1949). Cambéréne, situé au nord-est de Dakar,
capitale du Sénégal était a I’origine un village traditionnel, érigé en commune d’arrondissement
en 1996. Elle compte prés de 40.000 hts®® en 2006. L’insuffisance d’écrits sur les Layennes (2
part ceux de Cécile Laborde, 1996 et d’Assane Sylla, 1992) atteste de la nécessité d’étudier cette
communauté et leur foyer-religieux. Cambéréne entretient comme d’autres localités religieuses
du Sénégal (Touba, Médina Baye) un rapport symbolique fondamental avec son fondateur, autour
duquel est liée toute une communauté unie par des principes religieux (A. Fall, 2003 : 325-344).
Ce rapport a été édifié en 1881, lorsque le fondateur de la confrérie layenne, Seydina Limamou
Laye a proclamé avoir regu une révélation divine I’exhortant & mobiliser toute sa communauté (et
au-dela toute I’humanité) a suivre ses préceptes religieux. Certes, il est fréquent d’avancer que les
ordres religieux aspirent a la supériorité par leur vocation a I’'universalité et 4 la propagation de
principes et enseignements exaltés auprés de leurs adhérents (J.P Dozon, 1988 : 142-143).
Comme a Touba, le lieu est symbolique et la sacralisation de 1’espace permet a la communauté de

forger son identité collective sur le territoire, congu comme un espace-refuge et de protection.

L’objectif de ce chapitre est de cerner la construction sociale de la gouvernance, a travers
la symbolique du territoire et de I’identité layenne. De maniére générale, nous avons déterminé
que l’identité layenne se construit autour du lien social et de 1’idéologie religieuse des péres-
fondateurs, notamment de celui qu’on nomme affectueusement Baye Laye. Dans la culture wolof,
outre le signe de respect, le role d’éducateur est communément attribué au nom de Baye qu’on
retrouve dans plusieurs surnoms donnés aux fondateurs des confréries au Sénégal, chez les
Tidjanes-Niassénes (Cheikh Ibrahima Niasse, surnommé Baye Niasse) et Seydina Limamou Laye
(Baye Laye). Cette idéologie initie une réappropriation du discours des Khalifes par des jeunes®
Layennes (20-40 ans) dévolus a la préservation de 1’identité collective. Ils se la réapproprient,

pour créer des associations locales destinées a assurer I’intégrité et la sauvegarde du patrimoine

% Voir le site de la Commune de Cambéréne, Site d’information populaire,

www.sipsenegal.org/Camberene, consulté le ler mars 2010.

® L’emploi du terme des jeunes fait référence a la catégorie sociale des 2040 ans. S’il nous a été
impossible de disposer auprés de la mairie de Cambéréne ou de Dakar d’un recensement public de la
communauté résidente, nous avons pu estimer la tranche d’age de ces jeunes lors de nos entretiens et nos
observations empiriques. Auprés d’une trentaine de personnes interrogées, 2.5/3 étaient composés par des
hommes, 2/3 étaient scolarisés (jusqu’au secondaire) et 0.5/3 avaient des liens directs avec les familles
religieuses.




142

cultuel. Nous nous proposons d’étudier deux associations religieuses caractérisées par leur action
au sein de la collectivité (le mouvement Diamalaye « I’adoration divine » et 1’association Farlii
Ci Diiné Dji, « I’assiduité dans la religion »). Ces deux associations promeuvent la protection de
I’identit¢ Layenne autour de prescriptions et d’interdits religicux permettant de recadrer les
comportements sociaux et éducatifs des membres de la collectivité. La gouvernance s’articule
autour de trois structures d’autorité (chefs religieux, chefs coutumiers et pouvoirs municipaux)
mais ¢galement auprés de ces jeunes d’association qui s’impliquent progressivement dans la
mobilisation et I’action collective. En se réappropriant le discours du pere-fondateur, ces jeunes
d’associations participent a la prise en charge des besoins sociaux et éducatifs au sein de la
communauté layenne. Sur la base d’études empiriques menées de 2006 a 2008 a Cambéréne, nous
nous proposons d’explorer la réalité sociologique et politique de cette gouvernance. Il est
nécessaire au préalable de décrire les fondements de I’identité collective & Cambéréne, en
insistant précisément sur les actions des jeunes d’association dans la préservation de cette identité

a Cambéréne.

5.1. La construction symbolique de 1’espace layenne

Localité, situé a quelques encablures, a I’ouest de la région de Dakar, Cambéréne (Kem-
Médine a l'origine) a été fondée en 1914 par Seydina Issa Rohou Laye, fils et premier khalife de
Seydina Limamou Laye. A sa création en 1914, Cambéréne était composée de sept habitations
mais la localité a progressivement accueilli plusieurs communautés ethniques’ venues répondre a
l'appel de Seydina Issa Laye et s’adonner a des activités économiques, dans une région de la
Presqu’ile du Cap-Vert, fertile aux activités agro-pastorales et halieutiques. Ainsi, les Peuls
vinrent pratiquer l'élevage, les Lébous, la péche, les Walo-Walo et les Séréres, I’agriculture et les
Gandiol-Gandiols, la péche et I’agriculture. Ce brassage ethnique permit les migrations et le
discours du fondateur layenne, Seydina Issa Laye (béti sur 1’égalité et ’harmonie sociale) prit
forme dans D'intégration de ces diverses ethnies dans la communauté layenne (Commune de

Cambéréne, 2010, consulté le ler mars 2010).C’est la raison pour laquelle, le « village » de

70 Si on considére que Kem Médina (comme Médine en arabe) est généralement le terme qui aurait
donné le nom de Cambéréne, les Wolofs pourtant dénomment Cambéréne, Ndingala (dérivé de Ndingue
qui veut dire, l'endroit ot I'on garde les aliments du bétail). Tandis que pour les Peuls, Cambéréne signifie
Ndillé Ngarré : « venir pour répondre a l'appel ». Toutes ces dénominations révélent dans 1’imaginaire
social, les raisons et perceptions qui auraient incité les migrations de ces populations dans la localité
(Commune de Cambéréne, 2010 : consulté le 04 décembre 2011).




143

Cambéréne avec Yoff (village avoisinant fondé par Limamou Laye) sont souvent considérés
comme les deux fiefs des Layennes. Cambéréne détient un statut de commune d’arrondissement
depuis 1996 (avec la loi n°® 96-06 du 22 mars 1996 portant Code des collectivités locales). Aux
termes de cette loi, la dénomination de « village » n’existe plus pour désigner le foyer-religieux
des Layennes. Pour comprendre comment s’y traduit la gouvernance, il est utile de saisir les
normes qui consacrent I’identité collective des Layennes. Celle-ci s’est construite autour de
foyers-religieux ou le peuple Lébou résidait principalement, (Yoff, Cambéréne, Ndingala,
Malika, Ngor, étant les lieux communs de résidence). Dans cette partie, nous ferons 1’analyse des
liens entre I’identité collective layenne et la construction sacrée du territoire de Cambéréne
(territoire congu comme un espace-refuge et de protection). En déterminant ce qui forge I’identité
layenne, nous serons a méme de comprendre les principes fondateurs permettant de définir le
capital social et symbolique des différentes structures d’autorité qui y exercent la gouvernance et

la régulation.

5.1.1. Identité layenne et égalité sociale

Autour de I’égalité sociale et de la ferveur religieuse, I’identité collective se construit a
Cambérene sur les €crits, récits, préches et pricres. A travers des principes louant 'unité, I’égalité
et la protection sociale, 1’identité est définie par les figures sacrées (Seydina Limamou Laye,
Seydina Issa Rohou Laye”’ | Seydina Mandione Laye™, etc)). A Cambéréne, le capital symbolique
s’édifie sur la figure du pére-fondateur et sur celle de sa descendance. Si la sacralisation de
I’espace est moins forte qu’a Touba, elle permet de batir un « entre-soi » layenne ou les principes
institués par Seydina Limamou Laye et véhiculés par ses différents héritiers y sont préservés.
L’identité layenne est construite sur la similitude et 1’appartenance commune. Dans le discours
des chefs religieux, on insiste sur le fait que tout homme est créé a I'image de Dieu ; le layenne

est celui qui prend acte et conscience de cette provenance commune :

Ce message est adressé & tous les musulmans, hommes et femmes, adultes et jeunes. Je vous
recommande de multiplier vos efforts pour obéir davantage a DIEU et 4 son envoyé et pour

! C’est le premier Khalife de la confrérie layenne, fils du fondateur (Seydina Limamou), Seydina
Issa Rohou Laye a poursuivi ’ceuvre de guidance et de prédication de son pére, en laissant une grande
empreinte spirituelle dans sa communauté (1909-1949).

2 (Cest le deuxiéme Khalife de la confrérie layenne, également fils du fondateur (Seydina
Limamou), il prendra la succession de son frére 4 la téte de la confrérie layenne (1949-1971).




144

raffermir votre foi. Aimez-vous les uns les autres. La religion, c’est la disponibilité généreuse,
c’est a dire la disponibilité & I’égard de DIEU, de son Envoyé, de son livre, des chefs religieux et
de tous les musulmans. [...] Sachez que vous étes tous sur un pied d’égalité, dans tout ce que j’ai
ordonné aux musulmans dans ce sermon (Sermon 1 de Seydina Limamou Laye, consulté le 27
aott 2010, Layene.sn).

Ce discours religieux fortement empreint d’une probité éthique est d’ailleurs a associer a
la moralisation sociale du propos religieux dans les sociétés africaines (F. Samson Ndaw, 2009).
Il est fréquent dans les sociétés africaines de voir des prédicateurs musulmans qui développent un
discours moralisateur ciblant les populations ou le gouvernement pour délivrer des messages.
Comme le révélent Otayek et Soares (2009 : 37), au Mali, les religieux évoquent le fait que ce qui
est « non-islamique » est plus facilement accessible 4 1’ére de la libéralisation. Ce discours trouve
un écho favorable auprés d’associations religieuses layennes (comme Farlu Ci Diiné Dji ou
L'dssociation des Encadreurs de Collectivités Educatives du  Sénégal”
"AECES/Cambéréne™). Ces associations socio-éducatives s’évertuent & véhiculer les normes,
principes et comportements préchés par les fondateurs de la communauté religieuse, notamment
I’égalité entre Layennes. C’est pourquoi, lorsque les Layennes se saluent, ils utilisent le substantif
Laye.”” Cette particularité locale loin d’étre un simple fait anecdotique est un élément du substrat
identitaire qui conforte la conviction d’appartenir a une collectivité unie et égale (1’insistance est
faite sur le groupe qui supplanterait I’individu, 1’égalité prendrait le pas sur la hiérarchie sociale,
malgré 1’origine multiethnique des habitants de Cambéréne). En effet, méme si elle est composée
prioritairement de Lébous, la communauté layenne regroupe d’autres peuples et ethnies du
Sénégal (notamment les Séréres, les Toucouleurs, Diola, etc.). Ce brassage socioculturel (méme
s’il est moins important chez les tidjanes, par exemple) est un des traits de I’égalité préconisée
par les fondateurs de la confréric pour contrecarrer les clivages sociaux et interethniques

fortement présents dans la société sénégalaise.

Dans la construction de l’identité collective, une emphase particuliére est mise sur
I’éducation des jeunes puisqu’on considére que deés ’enfance, ils doivent avoir un comportement

exemplaire et avoir la conviction qu’ils font partie intégrante d’une communauté ne faisant aucun

7 Cette association fondée depuis 1976 au Sénégal a plusieurs sections au niveau national et local
avec la mission d’encadrer la jeunesse sénégalaise dans des activités sociales, culturelles et éducatives. La
section de Cambéréne offre des programmes de garderie & des enfants de 0 & 10 ans et des sessions de
formation aux enfants de 10-17 ans durant les camps de vacances estivales en inculquant le respect des
lieux de culte. Voir Commune de Cambéréne, www.sipsenegal.org/Camberene, consulté le 1 mars 2010.

™ Diminutif de Lahi : «ce qui provient de Dieu, d’Allah », pour exprimer le fait que toute la
communauté est égale devant Dieu.




145

type de distinction. Dés son jeune dge, le layenne est imprégné a la critique rigoureuse du systéme
de stratification des castes, a la foi inébranlable dans 1’égalité sociale et & moult interdits (dont la
mise au banc du tabac, de I’alcool et autres actes prohibés). Tous les chefs religieux layennes (du
fondateur : Seydina Limamou Laye a I’actuel Khalife Seydina Abdoulaye Lahi) se sont efforcés
d’inciter les jeunes (dés le bas-dge) a adhérer a ces principes afin de consolider I’identité

collective.

A Cambéréne, les Khalifes ont fait de la préservation de I’identité layenne un objectif
fondamental de la communauté religieuse. Le contenu idéologique de ’ordre religieux layenne
transcende les rapports sociaux (groupes ethniques, hiérarchies sociales, linguistiques, etc.) et
confére A cet ordre un gage de réussite sociale sur laquelle I’Etat colonial et post-colonial s’est
appuyé comme avec les confréries mourides et tidjanes dans la gouvernance des collectivités
locales. Les populations layennes ont adhéré aux discours des religicux et rejoint sa structure
gouvernante parce que les chefs religieux ont su renouveler leur 1égitimité sociale et adapter leurs
propos. Ce constat est manifeste dans la transmission idéologique du culte layenne, laquelle prend
sa justification dans la crise de la société sénégalaise et dans la volonté de préservation de
’identité collective layenne. Dans la prochaine section, nous expliquons comment 1’idéologie
layenne est construite dans la préservation identitaire, objectif prioritaire des chefferies et

associations religieuses.

5.1.2. Identité layenne et protection sociale

A Cambéréne, le théme de la crise sociale des années 1980 a été I’argument privilégié des
mouvements associatifs pour exhorter dans leur charte constitutive a la mobilisation et a la
préservation de I’identité collective layenne. La protection sociale face a la crise socio-
économique des années 1980 au Sénégal a longtemps été le motif évoqué par les associations
layennes pour favoriser la mobilisation communautaire au sein des collectivités locales. Ces
associations portent le nom des guides sacrés, comme 1’Association socioculturelle Seydina

Limamou Laye™, les Clubs Seydina Issa Rohou Lahi, la fondation Seydina Issa Laye™, les

™ L’Association socioculturelle « Seydina Limamou Laye» a été créée en 1989 par un
mouvement de femmes Layennes de Cambéréne, sous I’initiative du chef religieux Serigne Mbacké Thiaw
Laye pour favoriser 1’éducation morale et religieuse des femmes, 1’insertion des femmes dans des activités
génératrices de revenus et ’amélioration de leurs conditions sociales et économiques. Voir SIP,
Cambéréne, site du systéme d’Information Populaire de la commune de Cambéréne,




146

Dahiras Ahloulahi, Sope Chérif Abdoulahi, Diamalaye””. 1 y a également le Programme de
Développement de 1’enfant et de la famille Seydina Issa Laye, PDEF™ dont I’idéal est de
vulgariser les messages d’unité et d’égalité sociale du fondateur de la communauté layenne,
Seydina Limamou Laye et de son fils, Seydina Issa Rohou Laye (Site de la commune de
Cambéréne, consulté le 20 aoiit 2010). Cette tendance a s’inspirer des noms des leaders religieux
garantit une 1égitimité sociale indispensable aux associations layennes soucicuses de véhiculer les
messages des peres-fondateurs. La coexistence sociale est mise de 1’avant dans les discours
adressés aux collectivités afin de résister aux influences extérieures « néfastes ». Entouré par la
banlicue (Parcelles Assainies”), Cambéréne est présenté par ces associations comme le bastion

des valeurs religieuses 1éguées par les péres-fondateurs layennes :

Nous savons tous que Cambéréne est devenu un « ilot fragile » parce que « agressé » de toute part

par des meeurs et des comportements de plus irrespectueuses de la morale religieuse telle que nous

le recommande le bon Dieu et la Sunna de son prophéte Mohamed (PSL) aussi bien dans sa

premiére mission que dans sa deuxiéme mission, en tant que Mahdi (Farlu Ci Diiné Dji, 2001 :

05).

Le mouvement Diamalaye, par exemple prévoit un réglement intérieur « pour un retour
aux valeurs & Cambéréne » avec une dizaine de mesures destinées a mettre en ceuvre les principes
légués par Seydina Limamou dans la localité. L’association Fariu Ci Diiné Ji promeut quant a

elle I’éducation des enfants, a la base des principes du pére-fondateur.

76 Groupes créés a Iinitiative de Seydina Issa Rohou Laye, ces clubs sont plus d’une vingtaine 4
Cambéréne et regroupent par tranches d’ages des jeunes garcons pour la plupart (10-15 ans, 18-24 ans,
etc.) qui se retrouvent de fagon hebdomadaire pour raffermir leurs liens sociaux et économiques, en
évoquant les problemes collectifs et individuels qui les préoccupent dans la collectivité locale.

" Groupes religieux créés dans les années 60 regroupant des Layennes de diverses catégories
d’age (2040 ans) dont I’objectif est de véhiculer le message de Seydina Limamou Laye par des chants et
autres manifestations religieuses, etc.

" Le Programme de Développement de ’enfant et de 1a famille (PDEF) a été créé dans les années
1990 avec la coopération du Christian Children Fund Sénégal pour prendre en charge les besoins primaires,
sanitaires et éducatifs des enfants (entre 0 et 16 ans) grice 4 un systéme de parrainage avec des tuteurs
étrangers (américains, européens, efc.).

™ Les Parcelles Assainies, au Nord-est de la ville de Dakar, constitue une de ses 19 communes
d’arrondissement et 1'une des plus densément peuplée avec prés de 145.000 habitants. Voir
http:/fwww.parcellesassainies.org/, consulté le 1* mars 2010,




147

Cette logique de préservation a incité Chérif Qusseynou Laye, le Guide Moral de Farlu Ci
Diiné Dji*, 4 orienter son action, principalement auprés des enfants (de 3 4 17 ans) pour s assurer
que ceux-ci ne soient pas instruits selon un mode vie exclusivement occidental mais bien dans le
cadre de préceptes de vie de la communauté layenne. C’est ainsi que des cours de religion (basés
sur les enseignements religieux des péres-fondateurs) ont été progressivement organisés par les
membres plus agés (25-40 ans) de Farlu Ci Dinné Dji pour permettre aux enfants d’étre éduqués
en s’inspirant des sermons de Seydina Limamou Laye dans la communauté. En se donnant la
mission de perpétuer 1’éducation auprés des jeunes layennes, les responsables de cette association
préparent la nouvelle génération (celle de 3 a 17 ans) a mieux se confronter a la vie « extérieure »,
dans le cadre de 1’école, du travail, etc. Ce mouvement a ét¢ 1’'un des premiers groupes a

manifester son engagement dans la préservation des valeurs face a la déperdition morale :

Devant la crise des valeurs et 1’abdication des parents qui avaient renoncé a prendre en charge
I’éducation de leurs enfants, avec les conditions de vie difficiles vécues dans nos communautés,
plusieurs associations layennes se¢ sont créées, ayant comme objectif de lutter contre ’abandon et
la renonciation des pratiques religieuses pour une meilleure assiduité de celles-ci (entretien avec
Libasse Thiom, Farlu Ci Dinné Dji, Cambéréne, 2008).

C’est la raison pour laquelle les autorités locales (chefferies religieuses,
coutumiéres et associations comme Farlu Ci Diiné Dji ou le mouvement Diamalaye)
s’efforcent d’y faire préserver des mesures religieuses contigués au legs des péres-
fondateurs. Parmi ces mesures, entérinées par la mairie, approuvées par les résidents et
surtout préservées par les associations de jeunes de Cambéréne, nous pouvons relever
notamment la prohibition de la cigarette, de I’alcool, de la musique folklorique,
d’activités ludiques, d’habits indécents, de soirées dansantes, etc. Si plusieurs de ces
mesures sont également légion dans des foyers-religieux (Tivaouane, Médina Baye,
Touba) ou d’autres communautés religieuses, comme les Moustarchidines, (mouvement
confrérique de jeunes tidjanes qui enseignent aussi a leurs disciples les comportements et

codes vestimentaires appropriés), a Cambéreéne, ces mesures ont été proposées par des

80 Selon les propos recueillis auprés des responsables de 1’association Farlu Ci Diiné Dji , le Guide
religieux, Chérif Ousseynou Laye (1945-2009), membre de la famille descendante de Seydina Limamou
Laye, a créé I’association en 1989 pour mettre en pratique la philosophie de Seydina Limamou Laye en
focalisant son action sur la préservation des valeurs par 1’éducation des enfants de 3 4 15 ans, I'organisation
des jeunes pour une meilleure sensibilisation sur les MST/SIDA.




148

associations de jeunes en concertation avec les autorités religieuses (Mouvement
Diamalaye, 2004 : 07).

Ainsi, le mouvement Diamalaye® chargé de la réhabilitation du mausolée de Cambéréne a
regu le consentement des chefferies religieuses pour proscrire de fumer ou de vendre du tabac en
public comme en privé. En cas d’infraction, le contrevenant devra payer une amende qui sera
graduée et fixée par les autorités locales : « tout Cambérénois d’origine pris en flagrant délit verra
son amende doublée. En cas de récidive, les autorités appliqueront une sanction plus sévére qui
peut aller jusqu’a la correction publique » (Mouvement Diamalaye, 2004 : 07). Pour faire
préserver cet interdit, le mouvement Diamalaye, a travers des actions de sensibilisation et
d’inspection menées aupres des jeunes s’emploie a cibler des échoppes susceptibles de vendre des
cigarettes. La sensibilisation cible notamment les jeunes du village, lors de cérémonies religieuses
ou de discussions autour des thés-débats offrant une plus grande socialisation. Ce mouvement
s’est mobilisé avec d’autres associations locales, dont Farlu Ci Diiné Dji et I’ Association
socioculturelle Seydina Limamou Laye pour saisir plusieurs stocks de tabac » (entretien avec

Libasse Hane, Mouvement Diamalaye, Cambéréne, 2008).

La préservation des valeurs layennes par les membres de Farlu Ci Diiné Dji permet de
renforcer I’identité collective autour des principes, repris des sermons de Seydina Limamou Laye.
Telle que nous 1’explique Francis Akindes (2003 : 392), c’est une stratégic commune de
groupements religieux qui souhaitent perpétuer des mécanismes de solidarité et de conservation
de l'ordre social dans les consciences collectives, en se basant sur l'intériorisation et la
pérennisation des représentations symboliques. L'identification des individus et des groupes a un
ancétre commun (cas de Baye Laye chez les Layennes) permet de reproduire des ordres et
enseignements grace a des formes particuli¢res (préches, légendes, mythes, chants, etc.) afin de
sauvegarder la mémoire collective rappelant aux uns et aux autres « leurs droits et obligations ».
Dans le cas de la communauté layenne, il est fréquent lors des préches, d’évoquer le fait que les
garcons soient séparés des filles pour éviter la mixité et des rencontres, sources « d’une
déperdition de valeurs ». Les sermons des Khalifes rappellent les obligations des Layennes, en
particulier des jeunes adolescents, & une pratique assidue de la religion, a I’importance de

I’éducation, au strict respect d’interdits sociaux :

8 Mouvement d’une vingtaine de membres, créé le 15 aotit 2001 a V’initiative d’un groupe de
jeunes (20-30 ans) qui face a la dégradation du mausolée de Seydina Limamou Laye avec 1’avancée de la
mer s’est réunie et a entrepris le projet de sa réhabilitation, en associant plusieurs acteurs dont les chefs
religieux.




149

[...] Je vous observe quand vous allez aux champs pour exploiter la terre de vos mains, en mer
pour tirer des ressources. J’observe comment vous réalisez vos projets d’entreprise pour faire vivre
la terre, comment vous donnez la Zakat aux pauvres [...] Cet ensemble que constitue 1’homme est
le but du Mahdi, enseignant et porteur d’un véritable projet social (Farlu Ci Diiné Ji, 200! : 05).

La préservation de I’identité collective passe par le respect d’interdits comportementaux
afin de montrer aux Layennes comment ils « doivent vivre dans le monde d’aujourd’hui et au sein
de leur communauté ». Cette volonté de préservation s’inscrit aussi dans les objectifs que
s’assignent les associations de jeunes comme Farlu Ci Diiné Dji ou le mouvement Diamalaye,

I’association chargée de la réhabilitation du mausolée de Cambéréne.

5.1.3. Identité layenne et espace-refuge

Le mouvement Diamalaye est une des associations les plus impliquées dans la
communauté layenne, autant dans la préservation de ’identité collective que dans la mobilisation
sociale. Elle s’inspire des principes religieux de Baye Laye pour fonder son action collective a
Cambéreéne, s’assurant d’un capital social dans la localité. Ses membres (parmi lesquels on reléve
le fils du chef de village) assurent une concertation réguliére avec les autres acteurs de la localité,
notamment la chefferie religieuse et coutumiére. Nous nous proposons d’évoquer les interdits
sociaux, a la base de ’action du Mouvement Diamalaye. Pour ce faire, nous empruntons 1’analyse
d’Arturo Ballesteros (2004 : 97) et son concept de résilience sociale pour expliquer la
construction de ’identité collective dans le territoire layenne. La résilience sociale fait référence a
la capacit¢ d’un systéme social de récupérer ses propriétés aprés avoir €té exposé a une

perturbation externe.

Dans le cas de Cambéréne, les localités se trouvant a 1’extérieur du territoire (Parcelles
Assainies, Guédiawaye, Grand Médine, etc.) constituent pour les habitants layennes -
particuliérement pour certains mouvements associatifs comme Farlu Ci Diiné Dji- des espaces de
perturbation pour le village religieux. Ballesteros identifie deux facteurs inhérents a la situation
d’un risque au sein d’un territoire et produisant la résilience sociale : « I’existence d’une menace
(ou condition déstabilisante) et la vulnérabilité ou le niveau de dommage que peut causer la
menace en question » (Ballesteros, 2004 : 98). Il n’y a pas de risque tant que ne se manifeste pas
la présence d’une menace et lorsque celle-ci apparait sur un territoire, le niveau de dommage
qu’elle occasionne dépend de la vulnérabilité du milieu, celle des systémes écologiques comme

celle du systéme social. A Cambéréne, les conditions de vulnérabilité subsistent principalement




150

autour du systéme social, avec le risque de perte d’identité et de valeurs léguées par les
fondateurs de la communauté religieuse. Les autorités religieuses veulent proscrire toute pratique
rédhibitoire a 1’identité collective en insistant surtout auprés de jeunes qui seraient enclins a

reproduire de mauvais exemples étant en contact avec d’autres jeunes des quartiers environnants.

Les associations évoquent fréquemment le fait que les communes d’arrondissement
autour de Cambéréne, notamment celle des Parcelles Assainies répondent d’'un mode de vie
différent et antinomique aux us et coutumes de la localité religicuse « A cause du fait, génant sans
doute, que Cambéréne soit presque entiérement encerclé par les Parcelles Assainies, le village
commence a subir les « affres de la laicité » (Farlu Ci Diiné Dji, 2001 : 05). L association Farlu
Ci Diiné Dji, une des associations les plus prosélytes dans la préservation de 1’identité collective
évoque les méfaits de la cohabitation avec les populations environnantes (les Parcelles Assainies
sont per¢us comme n’étant soumises a aucune autorité religieuse, ni chrétienne, ni musulmane)
lors des sermons pour exhorter les fidéles layennes a plus de dévotion dans la pratique religieuse.
Au carrefour des deux communes (Cambérene et Parcelles Assainies), les représentants de cette

association déplorent des comportements contrevenant a 1’éthique layenne :

Au niveau du rond point (ex-terminus), un spectacle de va-et-vient dont I’habillement indécent
semble étre le commun des jeunes filles (et méme des dames parfois) pour la plupart n’habitant
pas le village. Aprés avoir remarqué cette sorte de recrudescence de I’habillement indécent
(surtout au niveau de ses quartiers périphériques et frontaliers avec les Parcelles Assainies), nous
pouvons aussi remarquer cette forme d’agression au niveau de la plage, sauf celle de la place qui
jouxte la Mosquée de Diamalaye » (Aminata Loum, 2001 : 07).

Les conditions de vulnérabilité sont aussi perceptibles dans le cadre des systemes
écologiques. En effet, Cambéréne est une localité cotiére qui subit une forte pollution, avec le
détournement d’eaux impropres dans ses canaux d’évacuation et une recrudescence de vols et
d’exploitations de son sable marin, provoquant de profonds déséquilibres environnementaux. La
« résilience sociale » de Cambéréne se consacre dans les mesures et interdits religieux qui
construisent 1’identité collective véhiculée dans les sermons de Baye Laye. Au cours de nos
enquétes, nous avons rencontré des jeunes résidents layennes qui nous ont indiqué que des
sanctions pouvaient étre prises (de la révocation des permis d’établissement a la fermeture voire
méme ’expulsion) en cas de récidive, des commergants fautifs, pris en flagrant délit de vente de
cigarette. Les jeunes hommes des mouvements associatifs cambérénois dont ceux de Farlu Ci
Diiné Dji et du mouvement Diamalaye (entre 20 et 30) se sont constitués en mouvements de

vigilante pour réprimander d’éventuels contrevenants. Ces jeunes ont regu 1’approbation des




151

autorités locales (religieuses, notamment) pour mener des opérations d’investigation aupres des

commergants suspectés de vendre du tabac.

S’il n’existe pas de police ou de gendarmerie & Cambéréne, ces mouvements agissent
comme telle dans la localité, avec ’agrément de la chefferie religicuse et le laissez-faire des
pouvoirs publics. La proximité avec des localités n’ayant pas le méme mode de vie cultuel avec le
village religieux incite plusieurs acteurs (dont les jeunes) a s’impliquer dans la préservation de
cette identité collective, a travers le territoire qu’ils s’approprient et qu’ils cherchent a protéger en
se dotant d’un patrimoine commun cultuel et sacré. La mise en valeur de ce patrimoine permet
aux jeunes de s’inscrire comme gardiens d’une probité layenne justifiant ipso facto 1'implication

de moult structures associatives de type socio-éducatif dans la gouvernance locale.

Si nous avons insisté sur les principes d’unité et de protection sociale dans cette partie,
c’est pour montrer le controle de I’identité collective exercé par les autorités et surtout par les
associations religieuses 3 Cambéréne. C’est un lieu sacré ou la communauté¢ layenne, par
I’entremise de ses associations religieuses, s’évertue a édicter des principes et mesures pour
construire son identité collective et son espace symbolique. Nous nous proposons d’évaluer le

capital social dont disposent ces acteurs dans la gouvernance de Cambérene.

5.2. La gouvernance locale a Cambéréne

La gouvernance de Cambéréne est marquée par 1’influence des chefs religieux (I’autorité
khalifale et sa famille), des autorités coutumicres (le chef de village et notables de quartier), des
associations religieuses et des pouvoirs publics (autorité municipale). A Cambéréne, il y a
’autorité khalifale et sa famille (chefferies religieuses, héritiéres du pére-fondateur, disposant du
seul titre foncier du territoirc), ’autorité coutumiére (chefferie du village qui représente 1’autorité
khalifale et les délégués des quartiers qui geérent les conflits sociaux) et 1’autorité municipale
représentant 1’Etat (les pouvoirs publics choisis aux élections locales : le maire et les conseillers
municipaux). Nous avons également relevé I’action des jeunes d’association que nous €tudierons
par la suite dans le cadre d’un événement religicux (Appel). L’analyse qui suit s’appuie sur des

recherches menées entre 2006 et 2008, 3 Cambéréne.




152

5.2.1. Le capital symbolique du Khalife

La chefferie religieuse est le pouvoir symbolique dans la communauté layenne. La notion
de chefferie religieuse permet de désigner I’autorité des différents Khalifes (du fondateur de la
communauté layenne : Seydina Limamou Laye a ses successcurs : Seydina Issa Rohou Laye
(1909-1949), Seydina Mandione Laye (1949-1971), Seydina Issa Laye II (1971-1987), Mame
Alassane Laye (1987-2001), Chérif Abdoulaye (2001-). La succession au khalifat est effectuée
selon un lignage direct (les deux premiers Khalifes ont été les fils directs de Seydina Limamou
Laye alors que les trois suivants, ses petits-fils). Il est communément admis que le plus 4gé de la
famille khalifale acquiert la pleine légitimité du pouvoir sacré. L’autorité du Khalife s’appuie sur
un pouvoir divin (capital symbolique), édifi¢ dans le fait que le fondateur de la confrérie (Seydina
Limamou Laye) est considéré par sa collectivité comme un saint homme : un prophete. Du temps
de la colonisation, Limamou Laye s’est révélé au peuple Lébou et a 'ensemble de la société
sénégalaise soumise au joug des autorités frangaises autour d’un message de paix a travers

I’exhortation a la coexistence sociale et la pratique de la foi islamique :

La race noire lésée, reniée trouva une réhabilitation, un début de reconnaissance avec Seydina
Limamou Laye [...] Ce fut le début de la lutte acharnée de la race noire non pour acquérir des
droits jusqu’ici refusés, mais pour prouver leurs forces, leurs pouvoirs et capacités.
« Lahilahahilallah » : son credo sera la base de ses enseignements (Assane Sylla, 2007, 35)

A sa suite, toute sa lignée est sacrée pour les layennes car elle perpétue la tradition
prophétique. Le credo de « tous égaux devant Dieu» promu par les différents Khalifes de la
communauté layenne permet de conforter la croyance a une égalité sociale in extenso exhortant
les adhérents a suivre et respecter les principes édictés dans la localité sacrée. Cette égalité ne
s’applique certes pas au Khalife et sa descendance, étant donné leur statut sacré dans la
collectivité. Leur capital symbolique leur permet d’étre considérés comme guides religicux et les

détenteurs de I’intégrité morale dans la communauté.

Le Khalife est le seul détenteur du titre foncier dans la localité et comme a Touba est libre
d’attribuer des parcelles de terrain aux membres de sa collectivité. C’est ce qui lui confére du
pouvoir symbolique dans la gouvernance puisque ce statut lui permet de disposer d’une 1égitimité
sociale et d’un pouvoir décisionnel dans sa communauté. A 1’époque coloniale, le Khalife obtint
des autorités frangaises, le pouvoir d’octroyer des concessions territoriales au sein de Cambéréne.
En accordant un statut foncier (commune d’arrondissement) au village religieux en 1996, avec la
loi de la réforme nationale, les autorités administratives sénégalaises ont conféré une légitimité

territoriale au pouvoir Khalifal. Pour comprendre cette 1égitimité, il convient d’expliquer le




153

processus d’aménagement urbain (notamment au niveau de 1’organisation spatiale) de
Cambéréne. Le droit de concession urbaine étant réservé a 1’autorité khalifale, celle-ci accorde

des parcelles de terrain aux membres de la communauté :

Cambéréne dispose d’une organisation en concessions. Le partage s’est fait avec le consentement
du Khalife et aprés concertation générale avec les autorités du village. Dés que les lotissements ont
été dessinés sous la forme de U pour permettre 3 plusieurs familles de vivre en concession,
Cambéréne a été découpé en heuf™” et plusieurs terrains ont été distribués (entretien avec El Hadj
Yatma Diop Hane, Cambéréne, Juillet 2007).

Le statut foncier de Cambéréne permet au Khalife d’ériger un espace sacré, un «entre-
soi » layenne ou s’y préservent les principes sacrés de sa communauté. Parmi ces principes, on
peut évoquer le respect absolu d’interdits® religieux, la volonté de conservation des lieux
religieux, les régles comportementales dévolues au fidele layenne qui permettent d’affermir
I'identité¢ collective layenne. Lors d’événements religieux, le Khalife a fort d’évoquer
I'importance de ces principes (Jakk Ji : le culte de Dieu, Keur Gui : I’éducation et Tool Yi : les
ressources) qui consacrent le patrimoine commun caractérisé par la sacralisation d’interdits et de
prescriptions religieuses. Aussi, est-il usuel d’exhorter la population /ayenne a favoriser le port
d’habits blancs, véritables uniformes pour la communauté car « signe de propreté extréme, de
sainteté, de lumiére, de pureté » (Farlu Ci Diiné Ji, 2001 : 05). 1l est intéressant de relever que le
caractére de « protection sociale » sert de justificatif idéologique au port de I’habit blanc dans la

communauté layenne :

A la fin des temps, le monde sera tel que tout sera semblable mais « sachez faire la différence, il
est important de se démarquer de la mouvance générale en évitant les habits courts, transparents,
indécents. Nous allons vers la mondialisation de 1’uniforme pour ’homme et la femme, ainsi,
retournez & votre classicisme pour échapper a la marée (Chérif Ousseynou Laye, 2001 : 05).

L’édification d’une « idéologie religicuse égalitaire » permet aux Khalifes de renforcer
leur capital symbolique en mettant en pratique un ensemble de principes proches de la réalité
sociale des collectivités layennes (avec le port de 1'habit blanc lors des cérémonies religieuses,
pour tous, attestant de 1’égalité sociale exhortée dans la communauté). Préfigurant les impératifs
de survie de ’entre-soi layenne, 1’idéologie religieuse promue par les Khalifes constitue le
fondement spirituel de I'identité collective sur laquelle s’édifie le modéle de « cité-minimale ».

Cambéréne est congu comme une zone-refuge ou cette identité doit étre préservée des dangers de

82 Grande habitation locale particuliére du Sénégal urbain en forme de U

% Un mémorandum sur les interdits dans le village a été édicté par les chefs religieux pour mettre
en garde contre toutes pratiques contrevenant aux saines habitudes de vie de la communauté layenne.




154

'uniformisation culturelle pergue a I’extérieur de la communauté. Tel que nous le décrit Donald
Cruise O’Brien, la communauté layenne comme d’autres communautés soumises 4 une emprise
extérieure s’érige en espace-refuge :
En Afrique noire, I’islam soufi se présente, en termes de psychologie sociale, comme une solide
barriére protectrice contre deux formes assez différentes d’arrogance -d’ordre culturel et méme
racial- [...] La premiére, c’est la pénétration culturelle européenne qui accompagna la conquéte

coloniale 4 la fin du XIX*™ siécle. La seconde [...] c’est la prétention des arabes 4 la suprématie
dans le monde de I’islam (O’Brien, 1981 : 07).

C’est la raison pour laquelle les fondateurs des communautés layennes (Seydina Limamou
Laye puis Seydina Issa Rohou Laye) se sont grandement impliqués dans des ceuvres sociales et
communautaires, créant des villages, des concessions, fondant des lieux de culte, mosquées a
Cambérene et dans ses environs pour rassembler et unifier les collectivités locales soumises au
joug colonial. D’ailleurs, on reléve le fait que les Khalifes /ayennes se sont appropriés le wolof
(langue majoritaire au Sénégal) lors des sermons et des préches pour mieux faire ancrer le
message religieux dans la collectivité. Cette logique consacre dans tout le territoire layenne une
barricre linguistique et sociale face a I’arabisation et la francisation de la société sénégalaise
(confortant le désir de préservation de la communauté layenne a 1’égard de 1’extérieur). Dans ce
registre, le foyer de Cambéréne constitue un espace-refuge o les populations locales coexistent
en s’exprimant dans leur langue locale, s’adonnant a leurs activités quotidiennes avec comme seul
impératif de suivre les pratiques cultuelles exhortées par leurs chefferies religieuses. L’idéologie

promue par celles-ci renforce leur capital symbolique et social dans la gouvernance.

Dans I’interaction des pouvoirs a Cambéréne, le Khalife a mis en place une chefferie
coutumiere (formée d’un chef de village et des membres du conseil des notables) dans la
gouvernance de sa collectivité. Dans la répartition territoriale, pour éviter qu’il y ait des
malentendus, les acteurs de la collectivité (autorités coutumiéres, membres d’association,
délégués municipaux, etc.) ont été conviés par le Khalife. Ainsi, pour régler tout litige foncier a
Cambérene, le Khalife a désigné la chefferie coutumiére ; cela lui permet de ne pas compromettre
sa 1égitimité symbolique au cas ou il y aurait des insatisfaits dans la distribution des parcelles de
terrain. Le Khalife choisit généralement un membre de sa famille pour nommer son porte-parole
(chargé de la communication au sein et en dehors de la collectivité). L’autorité khalifale est
consultée pour toute question liée au sacré (lieux de culte, pratiques cultuelles, événements
religieux tenus dans la localité, etc.). Sa compétence est sollicitée pour tout litige religieux par
I'intermédiaire de son porte-parole qui regoit les doléances et entretient la communication avec la

population locale. A Cambéréne, il existe un réseau communicationnel entre les autorités locales



155

de Cambérene (délégués municipaux, coutumiers et religieux) qui reconnaissent les compétences
de chacun dans la gouvernance mais surtout admettent le capital symbolique du Khalife. C’est ce

qui lui confere un pouvoir d’action légitime dans la collectivité :

Cambéréne réunit plusieurs autorités, certes, mais celles-ci se concertent souvent pour voir
comment agir dans 1’intérét commun du village. Nous respectons les compétences des conseillers
municipaux et surtout les prescriptions de nos chefs religieux car il y a une base de communication
concertée fondée sur la volonté de mettre en ceuvre le message du Mahdi (Entretien avec Libasse
Hane, Cambéréne, Juillet 2007).

Les populations saisissent 1’autorité du khalife (ou de sa famille) dans le cadre de
problémes collectifs ou individuels ayant directement trait au religieux en passant par son porte-
parole (souvent son fils ou son frére cadet), chargé des relations autant a 1’interne et a I’externe de
la communauté. Ce qui lui permet de mener des concertations entre les membres de la chefferie
coutumiere, les conseillers municipaux et délégués d’associations, notamment dans le cadre de
litiges fonciers dans la communauté. Pour des problémes sociaux liés a la collectivité
(organisation  d’¢événcments  religieux, journées-causeries, célébrations, etc.), les
populations locales se référent toujours aux chefferies religieuses (soit directement au Khalife,
par I’intermédiaire de son porte-parole, soit en passant par les membres de la famille khalifale)
pour disposer de leur consentement, leurs priéres, en signe de respect, ces autorités doivent étre

informées de toute activité publique tenue dans la communauté layenne.

Cette emprise de I’autorité khalifale sur les événements (de petite, moyenne ou grande
envergure) renforce sa position d’influence dans la communauté en lui conférant un pouvoir
décisionnel sur les actions que les fid¢les prennent dans la localité. D’ailleurs, avant méme de
faire nos enquétes a Cambérene, il nous a fallu étre introduit auprés des responsables religieux
(chez ’un des fils du Khalife) qui s’est renseighé sur la nature de nos recherches puis nous a
donné son agrément légitime, au nom du Khalife. Ce préalable atteste du contréle et du pouvoir
décisionnel des religieux pour toutes les activités informationnelles, religieuses, sacrées,
collectives, etc. qui concernent la localité de Cambéréne. Pour ces acteurs, il incombe d’y faire
préserver les principes forgeant « 1’entre-soi » layenne, surtout lorsque 1I’extérieur peut mettre en
péril les faits, les habitudes de vie de la communauté, en relatant de mauvaises informations, ou
en cOtoyant des personnes extérieures aux principes collectifs 4 Cambéréne. A cette fin, 1’ autorité
khalifale disposant des pleins pouvoirs dans le domaine territorial a accordé a la chefferie
coutumicre la légitimité de statuer sur les questions sociales dans la communauté layenne. Bien

que cette entente ne soit pas délibérément consignée et formalisée, elle n’en est pas pour autant




156

scrupuleusement respectée a Cambéréne, comme nous l’ont témoigné plusieurs résidents et

notables de la communauté.

5.2.2. Le capital social de la chefferie coutumiére

A Cambéréne, le chef de village est nommé par le Khalife, alors qu’au Sénégal, le chef de
village est généralement nommé par le préfet sur proposition du sous-préfet et consultations avec
les chefs de quartiers. L’approbation finale dépend du Ministére de I'intérieur mais celle-ci est
généralement consentie dés lors que le choix du chef de village ait été effectué par le Khalife
général des layennes. Le chef de village est le représentant administratif de l'autorité khalifale. Le
conseil des notables est formé par le chef de village, en concertation avec le Khalife. Les
membres du conseil des notables sont généralement choisis en fonction de leur ancienneté dans le
village, leurs liens avec les chefs religieux, leurs compétences administratives, etc. Ce sont des
acteurs qui sont réguliérement consultés par la collectivité pour des questions d’ordre foncier,
social, éducatif et communautaire. Avec le porte-parole, ils constituent les représentants du
Khalife dans la collectivité locale. Ils disposent d’un pouvoir d’action significatif dans la localité
méme si celui-ci reste inhérent au pouvoir décisionnel du Khalife. Ainsi, parmi leurs
responsabilités, on peut évoquer le réglement de tout litige foncier dans la localité, I'exécution des
lois et réglements du village, la concertation avec les acteurs locaux (associations, délégués de
quartiers, pouvoirs municipaux, etc.) pour préserver la stabilité et la coexistence pacifique,
I’appui a la population dans la tenue d’événements religieux, etc. A Cambéréne, tous les

problémes fonciers du village sont traités en priorité par la chefferie :

La mairie de Cambéreéne n’a pas de marge de manceuvre pour des questions foncicres puisque le
khalife détient toutes les prérogatives dans ce domaine. Celui-ci a accordé a la chefferie du village
le soin de régler tout litige foncier. Il s’agit d’une entente tacite, non institutionnalisée mais qui est
formalisée dans les relations de tous les jours (Entretien avec El Hadj Yatma Diop Hane,
Cambéréne, juillet 2007).

Lors de nos entretiens, des membres du village nous ont avancé le fait que le ministre de
Pintérieur aurait pris une décision en direction des préfets, des sous-préfets et des commissaires
de Dakar pour que toute requéte regue sur les différends fonciers 8 Cambérene soit réacheminée
vers la chefferie du village. Méme s’il nous été impossible de rejoindre les autorités de la ville
pour vérifier cette information, d’autres résidents nous ont attesté qu’en cas de litige foncier, les
populations s’adressent d’abord a la chefferie avant de faire appel & une médiation externe : « les

personnes concernées doivent d’abord se concerter et tenter une médiation ; si des problémes




157

persistent, c’est le chef de village qui fait office d’arbitre puis, si aucune solution n’a pu étre
trouvée, c’est en demier recours qu’on saisit la justice et le procureur» (entretien avec Abdoulaye
Diagne, Cambérene, juillet 2007). Cette voie procédurale établit un mode de gouvernance bien
caractéristique de la culture politique de foyers-religicux (comme Touba ou Cambéréne) au
Sénégal. En effet, le recours aux chefferies locales pour régler des problémes de gouvernance qui
devraient étre du ressort des pouvoirs publics*atteste du degré du capital social et du pouvoir
d’action des chefferies dans ces foyers-religieux. Lors de nos enquétes, des membres du conseil
des notables nous ont révélé des épisodes de vie ou la chefferie s’est impliquée pour régler des
problémes sociaux et politiques dans la communauté. Nous nous proposons d’en relater certains

pour révéler les dynamiques politiques au sein de cette structure locale

Sur I’échelon décisionnel, le conseil des notables (formé par le chef du village, lui-méme
choisi par le khalife) constitue un organe important dans la gouvernance, en ce qu’il coordonne
les mesures prises par le chef de village (gestion des conflits sociaux, litiges fonciers, problémes
liés a la famille, etc.). A Cambéréne, le conseil des notables s’est impliqué dans la résolution des
problémes liés a la forte spéculation fonciere. L’élargissement de Cambéréne a été décidé par les
autorités coutumiéres pour permettre a certains habitants d’occuper de nouveaux espaces et
d’éviter ’engorgement.** Des espaces en bordure du village originel ont été achetés par le Khalife
pour étre attribués par la suite a la communauté layenne. La chefferie coutumiére a eu la

responsabilité d’ organiser la répartition territoriale et de gérer les conflits fonciers *:

Au départ, toutes les maisons de Cambéréne étaient données a des chefs de famille, résidants
layennes ; un partage en « heut » s’est effectué. Tout le monde ne pouvant disposer de terrains,
certains ont cédé leurs parts de terrain 4 d’autres individus non layennes, mettant en péril le mode
de vie de la communauté layenne (entretien avec Libasse Hane, Cambéréne, juillet 2007).

% En vertu des lois nationales de décentralisation et du code des collectivités locales de 1996, le
foncier est une compétence transférée aux pouvoirs publics locaux. A Cambeéréne, plusieurs litiges fonciers
ont été réglés par la chefferie, sans le concours de la municipalité.

% La croissance démographique 4 Cambéréne exigeait un prolongement vers de mouveaux
lotissements car ’exiguité criante des logis habités par ces familles élargies rendait les ménages trés
précaires. La localité religieuse est devenue espace convoité avec de grandes concessions accueillant ces
nombreuses familles.

% Un des épisodes qui nous a été narré par des membres du conseil des notables sur cette
spéculation fonciére est celle du « vieux Kébé ». On avait accordé un terrain a ce dernier qu’il n’avait pas
encore exploité et un certain «Malal » a commencé a y établir des constructions s’appropriant
graduellement I’espace du « vieux Kébé ». Ce dernier s’étant rendu compte de I’ usurpation a saisi la justice
de la chefferie pour tenter de reprendre son bien. Aprés moult concertations et vérifications de la part des
notables, le terrain a été rétrocédé au vieux Kébé qui a promis de rembourser les investissements
effectués par I’expropriant.




158

L’implication de la chefferie du village dans la gestion des conflits fonciers a permis de
résoudre des désaccords non seulement sur le plan individuel entre résidents layennes mais
également dans le cadre de réglements collectifs. L’action de la chefferie coutumiére s’étend dans
le domaine des conflits sociaux mettant en prise populations et pouvoirs municipaux. En 2006, un
conflit’” a eu lieu entre la mairic de Cambéréne et les collectivités au sujet de 1’ouverture d’un
centre de santé. Face a I’incapacité des pouvoirs publics a résoudre ce probléme, les populations

ont eu recours a la chefferie du village :

Les délégués de la chefferie ont effectué des pressions aupres de la mairie en consultant plusieurs
acteurs dont I’ancien maire de Dakar, Pape Diop. Aprés une série de consultations impliquant le
maire de Cambéréne, le chef du village, le représentant de 1’autorité khalifale, le fils du Khalife et
les membres d’associations, le poste de santé a enfin pu étre ouvert et disponible a la population
locale en 2007. (Entretien avec Libasse Hane, Cambéréne, Juillet 2007).

Les autorités coutumiéres n’hésitent pas a utiliser leurs relations au sein ou en dehors de
la communauté pour gérer les conflits sociaux lorsqu’elles sont saisies par la population locale.
Cela leur confére un pouvoir d’action légitime dans la collectivité. Si les services de la chefferie
du village sont généralement requis pour résoudre des conflits sociaux, fonciers, familiaux, etc.,
I’existence de plusieurs structures de décision offre une diversité d’options dans I’action
collective. Toutefois, la chefferie coutumiére (a travers la concertation entre acteurs de la localité,
la consultation avec les populations locales pour des questions sociales, territoriales) renforce leur
légitimité et leur pouvoir d’action dans la collectivité. Qui plus est, cette 1égitimité est raffermie
lorsque les acteurs locaux fondent leur pouvoir d’action sur des réseaux solidement implantés au

niveau national :

Le fait de connaitre des personnalités religieuses proches du pouvoir politique ou des autorités
politiques proches des religieux permet de résoudre certains problémes administratifs, d’obtenir
des faveurs, des positions dans la localité ou se voir traiter un dossier personnel en priorité, de
manicre rapide et efficace (entretien avec Abdoulaye Diagne, Cambéréne, juillet 2007).

On reléve a travers cette assertion la perception qu’ont les populations locales de la
dimension politique au cceur du processus décisionnel et du pouvoir d’action des acteurs locaux.
Si le politique est facilement associé a 1’action des chefferies religieuses ou coutumiéres, c’est
parce que leur role dans la collectivité layenne ne cesse de croitre pour rejoindre 1’espace

administratif, pourtant du ressort des pouvoirs publics. Pour résoudre leurs problémes au sein de

%7 En 2006, dans la décentralisation au Sénégal, les postes et cases de santé restaient du ressort de
la mairie d’arrondissement (la commune de Dakar). Dans le cadre d’un contrat de ville signé entre la mairie
et une agence de développement municipal, il était prévu I’ouverture d’un centre de santé 3 Cambéréne.
Toutefois, ce centre est resté fermé pendant une année (lenteurs administratives, problémes logistiques et
politiques, indisponibilité¢ des médias & couvrir le lancement officiel, etc.).




159

la collectivité, les populations layennes n’hésitent pas a contourner la municipalité (dont 1’action
est souvent réduite par des lenteurs administratives) et a saisir les autorités religieuses et
coutumiéres pour intervenir dans la gouvernance de Cambéréne. Si ces mécanismes permettent de
rendre compte des responsabilités accrues et de la légitimité politique des autorités religieuses
dans la gouvernance a Cambéréne, ils attestent aussi du faible capital social dont jouissent les
acteurs municipaux. Cela améne 4 se questionner sur la réelle portée de leur action dans la

localité religieuse et des rapports qu’entretient la mairie avec les autres acteurs de Cambéréne.

5.2.3. L autorité municipale

Auparavant village religieux, avec ’existence d’une autorité religieuse et coutumiére,
Cambéréne dispose depuis 1996 d’une autorité municipale. La commune d’arrondissement de
Cambéréne est administrée par un maire et un conseil élu pour un mandat de 5 ans. La mairie -
tout en restant intégrée a la Ville de Dakar - compte 36 conseillers municipaux et 15 commissions
techniques qui agissent dans les neuf champs de compétences® prévues dans la décentralisation.
Comme le stipule le Code des collectivités locales (loi 96-06 du 22 mars 1996), le conseil de la
commune d’arrondissement de Cambéréne peut délibérer dans les domaines définis par la loi,
notamment la délivrance d’acte d’état civil, la gestion des marchés de quartier, les travaux
d’assainissement, d’hygiéne (collecte des ordures ménagéres), la surveillance et 1’entretien de
I’éclairage public, I’entretien des rues, des espaces publics, I’entretien des équipements scolaires,
sanitaires, socioculturels, sportifs, etc. Autant de cadres d’action qui font partie des domaines
dans lesquels les jeunes s’impliquent dans des associations locales. Si nous reviendrons plus loin
sur les facteurs qui expliquent cette participation des jeunes dans 1’échelon local, il convient

d’ores et déja d’évoquer les enjeux politiques pergus entre la mairie et les collectivités locales.

Nous avons d’abord interrogé les membres de la chefferie coutumiére pour savoir s’il
existait de conflits liés aux compétences entre autorités qui interviennent dans la gouvernance
locale. Pour certains, grice & la chaine communicationnelle initiée par le premier maire de
Cambéréne entre pouvoirs municipaux, coutumiers et religieux, il existait peu de conflits. Pour ce

faire, toute activité qui devait se tenir dans la localit¢ (événements religieux, visites de

% En vertu des lois nationales sur la décentralisation, 9 domaines de compétences sont transférés
(notamment la gestion des ressources naturelles, la santé, I’éducation, la planification, 1’aménagement
territorial, I’urbanisme, 1’action sociale, etc.).




160

personnalités publiques, etc.) visant ’implication des autorités administratives (mairie et
chefferie) était d’abord évaluée par ces responsables locaux qui se concertaient, avant de procéder
a I’organisation de celle-ci :
Au début, en 1996, il n’y avait pas eu de probléme car le premier maire de Cambéréne avait
instauré un vrai réseau de confiance entre les populations et les autorités gouvernantes, il était le
responsable politique et traditionnel de la localité, c’est lui qui négociait les projets
d’infrastructures, consultait tout le monde, tenter de résoudre les situations, tenter de trouver un

hopital par ci, un dispensaire par la, des tables-bancs, une école, etc. (entretien avec des notables
de la chefferie, Cambéréne, Juillet 2007).

Ces notables nous ont rapporté des propos tenus par le premier maire, lors de la mise a
effets de la politique de décentralisation en 1996 : «en tant que représentants des pouvoirs
publics, nous venons vous rendre compte des décisions prises par I’Etat et nous allons en discuter
pour voir comment les politiques de décentralisation s’implanteront au sein du village ». Le maire
ayant recu une formation d’administrateur civil s’évertuait a expliquer a sa collectivité ce
qu’étaient la décentralisation et le partage des compétences, en associant les religieux, les
membres du conseil des notables et les jeunes dans des structures de concertation. Le réseau
communicationnel que le maire avait initié au sein de sa commune d’arrondissement aurait
conforté son capital social contrairement au second maire (Alioune Gomis, 2005-2009) que
plusieurs considéraient responsable des problémes politiques dans la localité layenne. Ainsi, entre
mairie et chefferie: «le rythme des communications est en déperdition. Un collectif des
délégués-quartiers joue les bons-offices et sert d’intermédiaire entre les populations de
Cambérene et la commune » (Entretien avec Libasse Thiom, Cambéréne, juillet 2007). Les
problémes entre la mairie et la chefferie coutumiére sont survenus avec 1’extension géographique

de Cambérene et les vagues d’expropriations fonciéres :

Dans ce domaine, c’est plutét la commune qui devrait intervenir car il lui revient le droit de
veiller & I’entretien des espaces publics dans sa localité, ce n’est pas normal que dans les quartiers
de Cambérene, les gens se lévent et baptisent leurs rues, comme ils le veulent; ce travail est du
ressort de la commune, mais il y a un déficit de communication chez le présent maire®® (entretien
avec des notables du Conseil, Cambéréne, Juillet 2007).

Beaucoup reprochent au maire Gomis un manque d’action dans la gouvernance locale
(surtout un collectif de délégués-quartiers formé par les personnes dgées) en ce qui concerne
I’entretien des espaces publics et I’aménagement de certains quartiers de Cambéréne. La

dégradation de ces lieux (du fait de la proximité de la mer) avait incité des associations de jeunes

8 1 ors de nos recherches en 2007 et 2008, le maire de Cambéréne était Alioune Gomis. Depuis
mars 2009, celui-ci a été remplacé lors des €élections locales.




161

a entamer des opérations de réfection et de nettoyage, en s’appropriant par la méme occasion de
ces espaces, les renommant du nom des figures principales de la localité religicuse (Seydina
Limamou Laye, Seydina Issa Laye, Seydina Mandione Laye, etc.) pour s’assigner une légitimité

symbolique auprés des chefferies religieuses.

Face a I'inertie des pouvoirs publics et devant le détachement des autorités religieuses de
ces problémes, plusieurs de nos interlocuteurs nous ont révélé soutenir les actions de ces
associations estimant que les jeunes agissaient pour 1’intérét de la collectivité alors que les
autorités municipales manquaient d’efficacité pour entreprendre des opérations d’assainissement
d’envergure dans la collectivité. Il est intéressant de noter que la chefferie coutumiére n’a pas été
mentionnée par nos interlocuteurs a la question : « quelle autorité pensez-vous étre la plus apte a
résoudre les problémes d’assainissement que vous rencontrez dans votre localité ? ». Ce qui
atteste de 'influence graduelle de ces associations dans I’action collective et de la faible
légitimité sociale de la mairie, pourtant responsable de ces domaines, en vertu des lois sur la
décentralisation. D’ailleurs, lors des élections de mars 2009, un nouveau maire (Mame Amadou
Samba) fut €lu a la téte de la commune d’arrondissement de Cambéréne car I’ancien maire M.

Gomis, souvent décrié par plusieurs, fut déchu de sa localité.

Qu’en est-il alors du role des chefferies religieuses et coutumiéres et de leurs rapports
avec la mairie dans la gouvernance a Cambéréne ? Nous avons posé cette question 3 M. Gomis
(qui était le maire lors de nos recherches) pour saisir sa stratégie de communication avec les
autres acteurs locaux. Celui-ci a réfuté les problémes de relations de pouvoir au sein de sa
commune, tout en mentionnant 1’exigence « quasi-impérative » de lier tout projet communautaire

a l’autorité religieuse, seule détentrice du capital social et symbolique dans la localité religieuse:

On est obligé de travailler en synergie avec eux. L’autorité religieuse bénéficie de 1’écoute des
collectivités locales, bénéficie de D’autorité traditionnelle de la tutelle administrative. Les
populations n’écoutent que 1’autorité religieuse : par conséquent, le Khalife a son mot a dire, aprés
tout, on gére une localité religieuse. (Entretien avec Alioune Gomis, Maire de Cambéréne, Juillet
2007).

Cette inéluctabilité des rapports entre la chefferie religieuse et la mairie & Cambéreéne
consacre une gouvernance locale batie sur I’interaction permanente entre religieux et politiques.
La dimension religieuse de la localité érige une variable « symbolique » qui régule les relations
entre acteurs locaux, notamment les représentants de 1’Etat qui associent leur role 4 un statut de

pourvoyeur privé:




162

La séparation entre pouvoir public et privé n’existe pas dans la réalité de notre collectivité. Les
besoins de la communauté s’identifiant aux besoins de la famille sénégalaise, il est naturel dans les
responsabilités du maire d’y pourvoir comme il se peut. La famille sénégalaise est tellement
élargiec qu’il en devient presqu’indispensable de contribuer financiérement aux besoins des
personnes qui vous sollicitent, proportionnellement a vos avoirs. C’est comme ¢a, ¢’est pour aider
(Entretien avec Alioune Gomis, maire de Cambéréne, Juillet 2007).

Si I’on se base sur cette révélation, on peut en déduire que la culture politique exercée par
la mairie intégre des formes de personnalisation du pouvoir qui s’étendent méme jusqu’a
I’utilisation de biens privés comme services publics. Ainsi, pour pouvoir rejoindre la municipalité
de Cambérene, il est fréquent d’appeler les téléphones cellulaires ou les domiciles du maire, la

ligne téléphonique de la mairie étant fréquemment suspendue :

L’usage du portable assure la viabilité de cette municipalité. La commune se nourrit de dotations
de la ville (de Dakar), si ces fonds ne proviennent pas 4 temps, comment peut-on payer la
SENELEC ou la SONATEL? IIs ne donnent pas gratuitement leurs services. Si les fonds ne sont
pas disponibles, le percepteur ne peut s’acquitter des montants redevables. C’est la raison pour
laquelle plusieurs communes sont coupées (soit de courant ou de téléphone ou d’eau). Alors, pour
fonctionner, il faut passer par le cellulaire, au détriment du maire. Il faut qu’on travaille, il faut que
¢a fonctionne. (Entretien avec Alioune Gomis, maire de Cambéréne, Juillet 2007).

Dans la conception du maire, cette personnalisation du pouvoir nourrit la demande
sociale et répond a I’exigence locale des collectivités qui requiérent un soutien permanent pour la
résolution de leurs problémes. Si la chefferie religieuse est pergue comme 1’autorité symbolique,
la chefferie coutumiére comme celle dont la compétence est requise pour résoudre des différends
et des conflits sociaux, la mairie est quant a elle identifiée comme I’autorité devant combler les
besoins (biens et services publics). Il est donc fréquent que le maire soit sollicité pour appuyer
financi¢rement sa commune (crédits & obtenir, actions du maire en faveur de personnes
hospitalisées, problémes de loyer, d’électricité, de mariages, de décés, de baptémes, des
manifestations sportives, culturelles, religicuses, communautaires, & couvrir de maniére
hebdomadaire dans la commune, etc.). Le maire a la responsabilité de soutenir 1’ensemble des
problémes de sa communauté (étant élu par ses concitoyens, contrairement & la chefferie
religieuse choisie par un pouvoir divin ou la chefferie coutumiére choisie par un pouvoir sacrg),

rendant sa fonction précaire et corrélative a la satisfaction générale™ :

* Le maire aurait ainsi réglé plusieurs problémes (sociaux, économiques) au sein de la
communauté layenne, m’ayant montré fierement les remerciements des associations sportives et des
regroupements de jeunes qui lui ont été remis en guise de la reconnaissance et de la satisfaction de son
action sociale.




163

S’il ne fait rien, on dit qu’il ne vaut rien. Il ne se soucie pas du probléme des populations. Alors
que quand leurs besoins ont été satisfaits, vous avez la sympathie de tous. La famille layenne est
reconnaissante, quand tu régles un probléme d’une personne dans une famille, tu as la sympathie
de toute la famille. Toutefois, il faut pouvoir les régler, tous ces problemes (Entretien avec Alioune
Gomis, maire de Cambéréne, Juillet 2007).

Pour répondre a la forte demande sociale, ’optique préférentielle de la mairie est de
solliciter un soutien de 1’Etat attestant du poids des politiques gouvernementales dans les
collectivités locales, en dépit des lois en faveur de la décentralisation. Comme le stipule le maire

de Cambéréne :

Cambéréne pourra devenir comme Médine, la ville du prophéte, lorsque j"aurai en ma faveur les
moyens de 1’ Etat. Cette commune devrait &tre mieux dotée en moyens car apres tout, nous sommes
les representants de I’Etat auprés des populat10ns c’est la proximité, Le citoyen qui a un probléme,
en premier lieu tape a la porte du maire, il ne voit pas son député, il ne voit pas son ministre, il ne
voit que le maire qui est 1a. On nous a transféré toutes les compétences, mais les moyens ne
suivent pas comme il faut, mais si on était dot¢ de moyens, I’Etat serait tranquille ». (Entretien
avec Alioune Gomis, maire de Cambéréne, Juillet 2007).

A travers ce discours, on pergoit comment I’Etat est représenté dans les politiques dc
développement local ; le maire reconnaissant presque naturellement la capacité de moderniser sa
commune, envisageable 3 un appui significatif de I'Etat. L’Etat est toujours considéré comme
I’acteur plénipotentiaire devant intervenir dans la politique de modernisation, de développement
local et d’aménagement territorial (en dépit des réformes locales, de la création des commissions
techniques, etc.) et du transfert des compétences, prévu par la décentralisation. La culture
politique des acteurs municipaux a Cambéréne intégre cette variable (cette emprise de 1’Etat dans
les collectivités locales) dans 1’interaction des pouvoirs. D’un c6té, la faible légitimité sociale du
maire dans sa localité rend I’interaction difficile avec les autres acteurs locaux hormis la chefferie
religieuse, dont 1’autorité est reconnue et respectée par les pouvoirs municipaux. D’un autre c6té,
le capital social s’exprime dans ’action locale de jeunes qui se donnent comme objectif de
prendre en main leur destinée collective, en s’inspirant de valeurs léguées par le fondateur de la
communauté. Nous nous proposons dans la derniére partie de ce chapitre d’évaluer cette action,
dans le cadre d’un événement symbolique (commémoration de I’Appel de Seydina Limamou

Laye) qui assure la socialisation politique.




164
5.3. Processus de socialisation politique : I’ Appel

La cérémonie de /’Appel commémore le premier sermon adressé par Seydina Limamou
Laye révélant son message religieux a sa communauté. Cet événement permet de fortifier
I’identité collective a travers la communion de tous les Layennes et la 1égitimité symbolique
apportée par la présence d’autres communautés religieuses, celle des pouvoirs publics, des
médias, des jeunes de localité environnante, etc. L’analyse de cet événement (L 'Appel) permet de
déceler les stratégies des autorités locales et nationales dans la régulation et la gouvernance.
L’événement (religieux) permet aux acteurs religieux de consolider leur capital symbolique et
confére aux acteurs associatifs du capital social, avec la diffusion lors de cette cérémonie de leurs
activités sociales, éducatives, économiques, etc. ceuvrant pour la communauté. C’est a ’occasion
de cet événement que les autorités locales sollicitent le concours de I’Etat pour des actions dans la
localité religieuse, avec la présence de la forte délégation des pouvoirs publics, composés du
maire de Dakar et des représentants du gouvernement national. Par leur présence, les acteurs
politiques confortent la médiation avec les chefferies religieuses et s’assurent de leur soutien
auprés des populations layennes. Toutefois, & Cambéréne, cette présence certes visible ne
constitue pas une garantie suffisante pour s’assurer d’une légitimité sociale dans la collectivité.
Les populations s’attendent & des mesures concrétes lorsque les politiques énoncent des discours
lors des rassemblements. Nous évoquerons d’abord les enjeux que constituent certains
événements politiques & Cambéréne, avant d’aborder le contexte de 1’Appel afin de saisir les

actions des jeunes dans la gouvernance.

5.3.1. Discours politiques et processus d’autonomisation

En matiére de relations avec les autorités politiques, la localité¢ de Cambéréne a suscité
plusieurs activités militantes lors des élections législatives du Sénégal, en juin 2007. On a pu
constater des réactions antinomiques des membres de la communauté layenne, notamment les
jeunes lors de ces élections. Dans le cadre d’un meeting politique organisé le 18 mai 2007 a
Cambéreéne, le fils ainé du Khalife général des Layennes (Seydina Issa Laye) exhortait sa
communauté a voter massivement en faveur de la Coalition Sopi 2007 (le parti du président de la
République) pour ces élections. Selon le chef religieux, le programme de ce parti serait

susceptible de satisfaire les besoins et préoccupations de toutes les franges sociales de la




165

population (notamment les jeunes) en termes d’emploi, d’infrastructures, de développement

économique, etc.

Une semaine plus tard, pourtant, lors de la visite du chef de I’Etat 2 Cambéréne, les
jeunes de la localité ont fortement conspué le cortége du président Wade arborant des signes de
désapprobation (brassards rouges) et des slogans d’hostilité (Gorgui Amou fi Doolé : le « Vieux »
n’a aucune force électorale ici)’® montrant par la méme occasion mécontentements contre
’autorité politique nationale et réprobations a I’égard du pouvoir religieux. Certains layennes ont
ainsi estimé que Seydina Issa Laye (chef religieux et homme politique) se serait prononcé en
faveur du parti au pouvoir sans réellement prendre en considération les attentes et convictions
politiques de toutes les franges de la population (les jeunes notamment) qui supportaient d’autres
partis politiques. Ces actions révélent des processus d’autonomisation et une conscientisation
politique plus aigué des populations soucieuses de faire élire” des représentants nationaux et
locaux 4 méme de prendre en main leurs destinées. Selon les acteurs interrogés (disciples et
responsables locaux) la communauté layenne a toujours été démocratique et la vague de
contestations sociales du 18 mai 2007 atteste de cette ouverture politique : « désormais, toute
autorité religieuse ou politique devrait prendre en compte cette ouverture démocratique de notre
communauté avant de se lancer dans des discours solennels sur ’appartenance en faveur de tel ou
tel parti au pouvoir » (entretien avec Papa Goumba Cissé, Cambéréne, juillet 2007). Au regard de
ces éléments, nous avons pu constater des perceptions contrastées entre le religieux et le politique
dans la gouvernance & Cambéréne. D’un c6té, il semble y avoir une certaine indifférence de la
population pour les activités des partis politiques sénégalais inhérente a une méconnaissance des

idéologies et principes véhiculés dans ces partis :

La majeure partie des cambérénois ne semble pas croire aux partis et a leurs doctrines politiques
car ils ne s’y retrouvent pas en tant qu’individus. Ces partis nationaux qui prénent la démocratie
semblent étre des moyens qui permettent d’accéder au pouvoir, d’initier la transhumance et le
clientélisme, si communs dans la politique sénégalaise contemporaine (entretien avec Libasse
Gaye et Cheikh Thiaw, notables de Cambérene, Cambérene, juillet 2007).

?! Ces slogans ont d’ailleurs fait la manchette des Grands Quotidiens de Dakar (Wal Fadjr, Sud
Quotidien, L’AS, L’Observateur) pendant prés d’une semaine, Le président Wade (surnommé Gorgui, le
vieux, du fait de son 4dge avancé a fortement €t¢ hué par les jeunes layennes dont certains portaient des
brassards rouges, signes politiques de contestation a 1’encontre du parti au pouvoir (Coalition SOPI).

%2 Ce qui s’est d’ailleurs ressenti lors des élections locales en mars 2009, ou la Coalition SOPI
connaitra d’ailleurs un échec retentissant autant au Sénégal, qu’a Cambéréne, avec la victoire de la
coalition formée d’opposants du régime présidentiel (Benno Siggil Senegal), lors des élections municipales.




166

Cette idée de discrédit du politique nous a souvent été rapportée lors de nos discussions
avec les autorités locales de Cambéréne (notamment de la chefferie coutumiére). Nous avons
aussi pergu chez plusieurs disciples, une volonté affirmée de prendre part au destin de leur
communauté. Certains habitants layennes plaident pour une implication plus active dans des
associations locales (exemples du mouvement Diamalaye, Association Sant Serigne Ablaye
Assa et au sein des dairas d’entraide sociale et économique). Pour ces disciples, le fait de s’établir
en structures associatives permet de participer a 1’ceuvre collectif de Baye Laye & Cambéréne
pour le bien.-étre de la communauté layenne, sans attendre une intervention des pouvoirs publics.
Lors de I’événement religieux (1’ Appel), nous avons pu cotoyer plusieurs jeunes layennes (20-40
ans), avec qui nous avons abordé la question de leur action graduelle dans la communauté
religieuse. Nous avons décelé des logiques d’autonomie de ces jeunes qui se constituent en
associations pour accéder a des positions d’autorité dans le local et s’affranchir de la tutelle des

autorités politiques et religieuses.

En dépit des rapports de bonne entente entre chefferies et associations religieuses, on a
constaté une rupture de leurs relations dans le cadre du Mouvement de réhabilitation du Mausolée
de Diamalaye™, mouvement trés impliqué dans la gouvernance, qui sollicite des cotisations de
tous les disciples pour la construction du Mausolée 4 Cambéréne. En effet, plusieurs sources
concordantes nous ont révélé que des montants d’argent (50 millions de francs CFA) auraient été
remis & des autorités religieuses pour entamer le démarrage des travaux de réhabilitation du
Mausolée. Ces montants ont été€ suspendus par des membres de la chefferie religieuse causant une
vive opposition des jeunes cambérénois, hostiles a ces procédés (les travaux auraient ainsi été
bloqués pendant de longs mois). Une délégation de jeunes layennes a saisi plusieurs autorités
municipales (dont I’ancien maire de Dakar, Pape Diop) pour que les fonds soient restitués aux
collectivités locales, afin d’entamer les travaux de réhabilitation. Aprés moult négociations,
pouvoirs publics, autorités religieuses et coutumiéres ont réussi a trouver une solution au litige
permettant la restitution de ces fonds rendus aux populations. Ces pourparlers ont pendant
longtemps divisé le village en deux franges : «il y avait ceux qui défendaient I’attitude des

chefferies religieuses, étant plus 8 méme de décider du sort du village et ceux qui s’y opposaient

% 11 s°agit d’un mouvement (Booloo liggéey Diamalaye) créé le 15 aofit 2001 qui se donne comme
objectif la mise en ccuvre (financiére, infrastructurelle, etc.) du Mausolée de Seydina Limamou Laye, situé
face 4 la mer et menacé par I’état de dégradation maritime avancé. Les autorités religieuses avaient
mandaté un groupe de jeunes afin d’identifier les moyens disponibles pour sa réhabilitation.




167

ouvertement décrétant que Cambéréne était I’affaire de tous » (entretien avec des jeunes du

Mouvement Diamalaye, Cambéreéne, juillet 2008).

Le mode de gouvernance et de gestion des ressources publiques de ce lieu sacré et
commun a tous a ét¢ au cceur des divergences dans la localité layenne. D’aucuns estimaient
qu’une €lite religieuse n’avait pas préséance sur les collectivités locales, soustrayant a celles-ci
leurs droits de disposer de fonds publics. Parmi eux, les jeunes membres du Mouvement
Diamalaye (dont on retrouve le fils du chef de village) et ceux de 1’ Association socioculturelle
Seydina Limamou Laye qui se sont constitués en groupes de pression, contestant 1’attitude des
chefferies religieuses sur le besoin de transparence des fonds publics. Au final, un compromis a
pu étre trouvé grice aux implications de plusieurs acteurs (dont Seydina Issa Laye, fils du
Khalife, El Hadj Yatma Hane, chef du village, des leaders d’associations des jeunes, Libasse
Diop, président de Farlu Ci Diiné Dji, Libasse Hane, responsable du mouvement Diamalaye, le
maire, Alioune Gomis, Seydina Issa Kane, Libasse Niang, conseillers municipaux, etc.). Ces
litiges attestent néanmoins de problémes récurrents qui se posent dans la gouvernance locale pour
des questions liées aux lieux communs. Désormais, pour les populations layennes, les jeunes
notamment, le Ndigél (sommation) des religieux est réfuté si celui-ci n’est pas en concordance

avec leur conviction politique.

La contestation du pouvoir religieux est perceptible dans la communauté layenne et laisse
entrevoir des logiques d’autonomisation dans 1’action collective : « les membres de la collectivité
qui se sentent 1ésés dans la redistribution des intéréts collectifs n’hésitent plus a s’élever contre
toute forme d’autorité, pour se mobiliser, se constituer en groupes de pression afin de forcer une
décision qui puisse entrer dans le cadre de ’intérét collectif » (entretien avec Libasse Thiom,
responsable de Farlu Ci Diiné Dji, Cambéréne, juillet 2008). Quels sont les facteurs qui
expliquent cette contestation du pouvoir religieux et cette autonomisation de ces jeunes dans la
communauté ? Pour y répondre, nous aimerions nous appuyer sur la définition d’acteur donné par
Di Méo et Buléon (2005 : 29). Ces auteurs considérent 1’acteur non pas comme une personne en

général mais comme

Une personne qui agit » individuel ou collectif, ils sont porteurs de leur propre subjectivité, de
leurs discours et représentations. C’est précisément le rapport privilégié que I’acteur entretient
avec son espace d’action qui transforme celui-ci en territoire. Le territoire (voire le lieu) est ainsi
érigé en produit d’un espace, d’un temps et d’un acteur spécifiques (Di Méo, Buléon, 2005 : 29)

Les jeunes layennes de Cambéréne construisent leurs propres discours et représentations,

fondés certes sur les principes communs qui forgent 1’identité layenne mais réinterprétés dans des




168

logiques de changement social et d’action collective. L’implication graduelle des jeunes dans la
gestion des conflits sociaux caractérise leur volonté d’étre des acteurs influents dans le territoire
de Cambérene. L’action du Mouvement Diamalaye est considérable en ce sens, en qu’il accentue

la mobilisation collective surtout pendant les événements religieux ou I’affluence est prononcée :

Le développement du village passe par des actions collectives et la perception des layennes qu’ils
doivent s’impliquer d’avantage. Baye Laye nous a toujours enseigné d’agir avec ferveur pour
I’entraide sociale. Il faut donc inciter les populations & des projets mutuels de crédits, les tenir
informer des perspectives pour ouvrir des mutuelles et fonder des associations et travailler avec les
structures compétentes pour qu’elles puissent également les soutenir (entretien avec Libasse
Hane, responsable du Mouvement Diamalaye, Cambéréne, juillet 2008).

Cette position d’un des leaders les plus dynamiques du Mouvement témoigne de la
volonté des jeunes d’exhorter a une plus grande implication politique, sociale et économique, en
s’appuyant sur les principes de !’identité collective pour favoriser I’action sociale: «a
Cambérene, nous ne laissons pas embrigader par personne, nous avons nos opinions et nous
basons nos relations sur nos valeurs et le bon sens. Certes, il y a le respect mutuel et ’esprit de
concertation mais au final, c¢’est I'intérét communautaire qui doit prévaloir » (entretien avec
Libasse Hane, responsable du Mouvement Diamalaye, Cambéréne, juillet 2008). A travers ce
discours, on percoit que la valorisation des figures religieuses & Cambéréne peut faire office
d’hétérodoxie, contrairement a I’orthodoxie souvent dépeinte dans les communautés religieuses
car les jeunes considérent qu’il n’y a pas de sacralisation des chefferies religieuses (celles-ci
s’impliquent autant que les mouvements associatifs dans 1’espace public). C’est ce qui explique la
faible hiérarchisation de la communauté layenne au sein de laquelle dominent des relations de
concertation et de négociation et non de soumission inconditionnelle envers 1’autorité locale

(qu’elle soit religieuse, coutumiére ou municipale).

S’il y a concertation, il y a également contestation a I’égard du pouvoir municipal,
lorsque survient des questions liées & la gestion des espaces collectifs (fonds publics pour la
réhabilitation du Mausolée de Seydina Limamou Laye, attribution des parcelles de terrain dans la
communauté, opérations d’assainissement et vagues de protestations contre le déversement des
eaux usées a Cambéréne, aménagement public, etc.). Ces secteurs (infrastructures, aménagement
territorial, gestion des ressources naturelles, urbanisation, habitat, etc.) font pourtant partie des
domaines de compétences transférées de la commune d’arrondissement. L’incapacité des
pouvoirs publics a mettre en valeur ces domaines incite les jeunes a participer dans la
gouvernance locale, surtout lors des événements religieux. Lors de 1’Appel, on remarque une

implication accrue des jeunes de quartier dans des opérations de nettoyage public, des collectes




169

de fonds pour financer des lieux sacrés, des activités d’entraide, de distribution de nourriture, de
diffusion, d’information, etc. Ces activités permettent aux jeunes d’accéder a des positions
d’autorité dans le local, créant leurs propres espaces de pouvoir, caractérisés par I’action locale, la
mobilisation sociale. S’ils ne disposent pas de prime abord d’une position hiérarchique ou d’un
capital symbolique prononcé au sein de la collectivité, ces jeunes membres d’association arrivent
a générer du capital social par la mobilisation et parviennent a redistribuer les ressources dans
cette communauté (la collecte de fonds organisé par les jeunes membres du Mouvement
Diamalaye est bien visible par toute la collectivité lors des cérémonies religieuses et renforce leur
capital). Ils se posent aussi comme ceux qui perpétuent le message des péres-fondateurs lors de
I’Appel (en organisant les activités religieuses, en éditant des journaux, en accueillant les
disciples de tout horizon, en diffusant leurs activités) s’appropriant progressivement du capital
symbolique dans la communauté. Les jeunes s’affranchissent de la tutelle des chefferies
religieuses du fait de ce capital grandissant dans la communauté layenne. Pour ces jeunes, la
gestion de la collectivité layenne est 1’affaire de tous les disciples et toute action fondée sur les
principes légués de Baye Laye devrait étre encouragée pour qu’il y ait plus d’implications des

fidéles dans les activités locales de Cambéréne.

5.3.2. Processus de territorialisation par les jeunes

I’} faisant prélude aux cérémonies religieuses nous

Les journées de nettoyage (Set Seta.
ont permis d’observer I’action des jeunes (notamment celle de Sant Serigne Ablaye Assa) dans
I’assainissement de la voirie publique 4 Cambéréne. Chaque année, cette association de jeunes se
mobilise pour prendre en charge les opérations de collecte d’ordure, de nettoyage en
s’appropriant tous les espaces publics (quartiers, rue, rocades avoisinant les édifices religieux, les

lieux sacrés, etc.) afin de préparer et décorer le village pour accueillir les fidéles.

% Une bonne explication du Set Setal est apportée par (M.C Diop et al, 2002: 157). Il nous y
montre qu’il s’agit d’opérations généralement apparues dans les années 80. Au-deld du nettoyage, il s’agit
d’opérations d’investissement humain ayant vocation de rendre propre au sens large (assainissement,
hygicne, lutte contre la corruption, la prostitution, la délinquance, etc.).




170

L’aménagement spatial lors de ces événements permet de constater que les jeunes sont
non seulement fortement impliqués dans 1’action collective mais aussi s’approprie le territoire®.
Le fait de baptiser les rues des noms de figures sacrées (Seydina Issa Rohou Laye, Seydina
Mandione Laye, Mame Alassane Thiaw Laye, etc.) dévoile des procédures de substitution du
discours (Di Méo et Buléon, 2005 : 29) par des représentations iconographiques qui recréent des
subjectivités hagiographiques (les jeunes s’approprient la mémoire collective et le legs des péres-
fondateurs). Les figures iconographiques des principaux khalifes ornent les murs de Cambéréne
et les jeunes qui les esquissent s’arrogent une légitimité symbolique en apposant une marque
indélébile de ces figures dans tout le village. Ils acquiérent une légitimité sociale dans le méme
temps par leur action d’assainissement dans la localité pour lutter contre la dégradation accélérée
des infrastructures publiques. Ils agissent directement sur leurs territoires en s’inspirant des
principes de Seydina Limamou Laye pour lutter contre I’immobilité et 1’assuétude, contrairement
aux populations locales environnantes (Parcelles Assainies) habituées de voir des stocks de

dépotoirs et d’immondices ménageres entreposées dans leurs quartiers.

Ces mouvements sont I’affirmation d’une jeunesse consciente de la légitimité que leur
offre les espaces : « dans nos quartiers, nous devons nous méme faire des changements et nous
organiser, nous les jeunes, en prenant en charge notre situation et en n’attendant pas aprés I’Etat
ni les ainés pour nous nourrir, c’est contraire a la philosophie de Baye Laye » (entretien avec
Libasse Diop, président de Farlu Ci Diiné Dji, Cambéréne, Juillet 2008). Leurs actions
s’inscrivent dans une logique de changement social, marqué par la débrouille collective et
’appropriation d’espaces dans la localité, afin de lutter contre I’inaction des pouvoirs publics et
se défaire des modes traditionnels d’encadrement religieux. Ainsi, ils énoncent une sociabilité
marquée dans le territoire, dans I’événement et dans I’imaginaire collectif comme une conscience
d’un mouvement communautaire, local et autonome. L’organisation de la jeunesse layenne a ce
travail d’appropriation territoriale permet de toucher plusieurs catégories spécifiques (femmes,
jeunes, ainés, etc.) multipliant la prise en compte de leurs responsabilités dans I’action collective.
Les jeunes Layennes se mobilisent pour diverses raisons, soit pour créer de nouvelles solidarités,

diffuser leurs activités, afficher leur dynamisme, se compléter dans les tiches impliquant toute la

*Les opérations Set Setal visibles dans plusieurs quartiers de Dakar, surtout lors des années 1980
ont un contexte particulier chez les Layennes. Les jeunes membres des mouvements impliqués dans ces
opérations deviennent acteurs i part entiére en s’appropriant le territoire de Cambéréne (aménagement de
I’espace public : ils embellissent les quartiers, les nomment, les marquent, les décorent, par des stéles et
monuments glorifiant les figures religieuses, fondatrices de la communauté layenne) pour porter
témoignage et exhumer des moments de I’histoire de Cambéréne.




171

collectivité layenne, etc. Ils tentent de diversifier leurs secteurs d’activité, pour rejoindre le social,
I’éducatif, le culturel, le religieux, le local, etc. (convention pour la restauration des valeurs
morales, association de soutien aux diabétiques, Programme de développement de I’enfant et de
la famille, association des encadreurs de collectivités éducatives, association des étudiants
layennes, association Sant Serigne Ablaye Assa, association Seydina Limamou Laye, etc.). Ces

associations sont d’autant plus impliquées dans le local, lors d’événements religieux.

5.3.3. Processus de diffusion du capital social par les jeunes

Lors de I’Appel, nous avons constaté la présence de plusieurs mouvements associatifs,
qui faisaient la promotion de leurs activités. La vulgarisation de ces activités sociales et
éducatives montre que les jeunes Layennes ne se contentent pas de confiner leur action collective
dans leur localité religieuse mais cherchent aussi a déployer celles-ci dans d’autres lieux et
réseaux sociaux, comme les campus d’université (Moustapha Tamba, 2005 : 05). Comme nous 1’a
évélé Papa Goumba Cissé, (jeune responsable de 1’Amicale’® des étudiants layennes du
Sénégal) : « a chaque anniversaire de 1’appel, on organise une série d’expositions sur la vie et
I’ceuvre de Seydina Limamou et de toute sa famille, on en profite pour faire paraitre un journal qui
s’appelle Wooré Bi, (I' Appel) journal qui parait depuis 1984 pour montrer notre contribution et
aussi pour faire connaitre au monde entier, qui est Baye Laye ». Certains jeunes layennes plaident
pour une implication plus active dans les événements religieux qu’organise la communauté dans
son territoire (exemples du Mouvement Diamalaye, de Farlu Ci Diiné Dji et de 1’Association
Sant Serigne Ablaye Assa). L’action locale des jeunes dans la communauté lors de 1’Appel est

belle et bien visible.

On remarque ainsi une participation active des jeunes du Mouvement Diamalaye dans des
opérations de collecte de fonds pour financer des lieux sacrés (ce mouvement prend en charge les

cotisations des disciples lors de 1’Appel en faisant une collecte et un inventaire des comptes

% Lors d’un entretien avec Papa Goumba Cissé, président de la commission de presse et
publication de 1’Amicale des étudiants layennes du Sénégal, nous avons pu connaitre les motifs de leur
action locale. Cet amical a été créé le 21 aofit 1981 par des jeunes étudiants layennes de 1’Université de
Dakar qui se donnaient comme objectif de s’informer des principes de Baye Laye afin de mieux informer et
vulgariser ses enseignements a I’Université, auprés des jeunes et a I’occasion de 1’Appel.




172

publics”). S’il s’agit d’une pratique qui tend a montrer le caractére transparent des montants
versés a l’association chargée de la réhabilitation du mausolée de la figure éminente de la
communauté layenne, on peut également en relever le caractére démonstratif. Le Mouvement
Diamalaye s’affiche comme une association de jeunes qui s’estiment étre « au ceeur de I’entraide
collective », montrant ses « bonnes actions » dans la communauté, initiant des poles de solidarité
en s’inspirant des principes magnifiés de Baye Laye. Pour cette association, la mise en valeur de
ces principes passe par I’implication des jeunes dans les activités locales de Cambérene et celle-ci
doit étre belle et bien visible par tous pour en montrer la portée significative. De la sorte, 1’espace
public lors d’événements religieux devient I’enjeu d’actes méritoires de ces associations qui
s’affichent dans la communauté. Pour ces jeunes, la visibilité de leurs actes renforce leur capital

social afin de tirer profit de la mobilisation de masse lors de I’ Appel.

Lors de cet événement, les associations locales s’auto-émulent en affichant leurs activités.
Des stands d’informations renseignent sur les programmes et cadres d’action sur le plan sportif et
culturel avec les associations sportives et culturelles, sur le plan éducatif, PDEF, sur le plan
religieux et culturel, Dahiras et Associations Socio-culturelle Seydina Limamou Laye, etc. Ces
actions de ces jeunes cambérénois permettent de se projeter dans la localité en s’efforgant de

« marquer leur territoire », lors de I’ Appel tout en se démarquant des autorités religicuses.

5.3.4. Processus de diffusion du capital social par les chefs religieux

La recomposition du pouvoir initiée par ces nouveaux acteurs incite les chefferies
religieuses a renforcer leur concertation, s’associant avec ces mouvements de jeunes pour
maintenir et diffuser leur capital social dans la localité. Dans le but de réduire I’autonomie des
associations religieuses et d’assurer un controle social dans la collectivité, elles créent ou
integrent des associations par I’intermédiaire de certains membres de la famille khalifale (feu
Chérif Ousseynou Laye fut ainsi le fondateur de I’association Farlu Ci Diiné Dji). Nous avons
constaté que les chefferies religieuses renforcent leur concertation avec les jeunes dans des

actions sociales pour préserver 1’équilibre et la stabilité socio-politique du village. La

7 Lors de 1’Appel, un stand est placé au milieu de I’événement et plusieurs membres de
I"association (pour la plupart des jeunes adolescents, d’une quinzaine d’années) se déplacent pour collecter
les contributions. Par la suite, quelques membres de I’association font le décompte en public et le chiffre
des contributions est emphatiquement annoncé 4 I’auditoire.




173

concertation entre mouvements associatifs et chefferies religieuses est ainsi intervenue dans le

cadre des comités de négociation pour résoudre les litiges sociaux dans le village.

Ainsi, comme nous I’ont révélé des jeunes de la localité, il y a eu des problémes entre
résidents de quartiers & Cambérene (I et II) : « a chaque fois qu’il y avait des cérémonies de
réjouissance, tams-tams, musiques et danses, nous €tions contraints de saisir I’autorité coutumiére
et religieuse pour aller 3 Cambéréne II, empécher la tenue de telles célébrations, contraires aux
pratiques cultuelles » (entretien avec Ablaye Diagne, jeune de Cambéréne, juillet 2008). Il y avait
plusieurs frictions entre les habitants des deux quartiers. Si les nouveaux venus -issus de milieux
sociaux et religieux divers- arguaient qu’ils avaient acheté leurs terrains et y disposaient de pleins
droits, les anciens résidants, soucieux de préserver les coutumes locales clamaient la nécessité de

respecter les principes sacrés des Layennes.

Pour préserver ces principes, les chefferies religieuses ont dépéché des représentants des
mouvements associatifs (dont Farlu Ci Diiné Dji, Mouvement Diamalaye) afin d’initier des
comités de négociation avec les jeunes de Cambérene II pour qu’il n’y ait qu’un seul Cambéréne,
homogene dans ses rites, ses pratiques et d’un méme mode de vie. C’est au sein de ces comités
que plusieurs mesures ont ét¢ prises: « ainsi, en signe de respect, le chant et la musique
folklorique ont été interdits, au sein de Cambéréne I et II, en I’occurrence dans la partie qui borde
le mausolée et le cimetiére » (entretien avec Ablaye Diagne, jeune de Cambérene, juillet 2008).
Ainsi, grice au concours des associations, les chefferies religieuses s’efforcent de diffuser du
capital social en réglant des problémes sociaux et fonciers dans la communauté. Lors
d’événements religieux, ils offrent nourriture gratuite, accueillent plusieurs disciples, s’associent
avec les jeunes dans 1’organisation des cérémonies (I’un des fils du Khalife est souvent nommé
parrain de la cérémonie religieuse de I’ Appel qu’organise ’association Farlu Ci Diiné Dji), dans
le transport collectif, etc. Ces actions sociales sont destinées a regagner des parcelles du capital

social capté par les jeunes d’associations.

La communauté layenne -circonscrite principalement dans la grande région de Dakar- ne
dispose pas de réseaux aussi tentaculaires que ceux des mourides. Ses autorités religieuses se sont
trés tot cantonnées dans des activités spirituelles et sociales autour de Yoff et de Cambéréne. Au
sein de ces espaces, une logique de concertation entre acteurs locaux (coutumiéres, religieuses et
municipales) permettait une gouvernance partagée entre trois structures d’autorité. Depuis les
années 1980, une nouvelle catégorie d’acteurs formée par la jeunesse layenne, structurée dans des

mouvements associatifs, s’implique graduellement dans la communauté layenne. A Cambéréne,




174

les jeunes membres de ces mouvements sont de plus en plus conscients de leur portée et de leur
role dans la gouvernance. Ils sont parvenus a s’approprier 1’événementiel (pourvoyeur temporel
de la socialisation politique) et revendiquent désormais des espaces de pouvoir au sein de la

localité (s’appropriant des lieux communs et intégrant des comités de négociation).

Révélatrices d’une autonomisation graduelle au sein de la communauté layenne et de
conflits générationnels, ces dynamiques de concurrence a l’encontre des autorités locales
(religieuses et municipales) permettent aux jeunes de développer un tissu associatif de plus en
plus important : un devoir de conscientisation et une logique de changement social s’étant
développés depuis la crise socio-économique des années 1980. La pluralité de ces associations
impliquées dans le social, le local, le religieux, le sportif, le culturel, I’économique, etc. permet de
penser que ces nouveaux acteurs communautaires, plus engagés n’acceptent plus d’étre des
talibés totalement soumis aux pouvoirs des chefferies religieuses: « le régne de I’embrigadement
absolu est révoqué » (comme nous le faisait savoir I’'un d’eux). Le degré d’influence de ces
acteurs aura méme conduit plusieurs de ces jeunes a se présenter au sein des listes €lectorales lors
du dernier scrutin municipal de mars 2009. Ainsi, des représentants du Mouvement Diamalaye
furent élus parmi les conseillers municipaux, menant a une petite « révolution de palais » dans la

commune de Cambéréne.

Dans le méme temps, les chefferies religieuses tentent de maintenir leur influence dans
cet espace sacré, de plus en plus concurrencé par ces jeunes d’associations (en les associant dans
le processus décisionnel, dans le cadre des comités de négociation ou en intégrant leur espace
d’action, lors d’événements religieux, etc.). Il n’est pas rare de voir les chefferies religieuses qui
s’efforcent de recouvrer du capital social en réglant des problémes sociaux (litiges fonciers) dans
la collectivité ou lors d’événements religieux. Ils accueillent gratuitement des disciples dans leurs
concessions, en leur procurant subsistance et transport gratuit, etc. Si on retrouve ces pratiques
dans d’autres communautés religieuses du Sénégal, & Cambéréne, I’influence des jeunes force les
chefferies a s’unir de plus en plus avec les responsables de ces mouvements, surtout dans
I’événementiel. Dans la communauté de Médina Baye, les chefs religieux s’associent aussi aux

membres d’associations mais le contrdle qu’ils exercent sur ceux-ci est beaucoup plus accentué.




175

CHAPITRE VI

TERRITORIALITE TIDJANE-NIASSENE ET CAPITAL SOCIAL DES RELIGIEUX
A MEDINA BAYE

Le quartier de Médina Baye™ au sein de la commune de Kaolack a constitué un espace
d’enquéte des plus probants en raison du poids historique et symbolique de la communauté
tidjane-niasséne, qui s’y est installée en grand nombre. Nous avons tenté d’y percevoir la
socialisation politique, le capital symbolique et social sur lesquels les acteurs locaux s’appuient
dans la gouvernance. En effet, Médina Baye est un quartier de la commune de Kaolack, qui
bénéficie d’une position stratégique dans le découpage territorial du Sénégal. La ville de Kaolack
est située au centre-ouest du Sénégal dans la région du méme nom. Elle se trouve dans ce qui fut
le bassin arachidier a 192 kms de Dakar. Issue du redécoupage de 1’ex-région du Sine-Saloum, la
région de Kaolack ne couvre plus qu’une superficie de 16.010 km2 soit 8,14 % de ’ensemble
national (ONU-Habitat, 2009 : 02). Kaolack est placé parmi les régions moyennement vastes du
Sénégal, malgré sa position stratégique, véritable carrefour des axes de communication et

d’échanges entre populations diverses.

En effet, Kaolack est la ville-intermédiaire sur le plan commercial, entre les régions du
sud, de I’est et le reste du pays et entre le Sénégal et les pays voisins (Gambie, Mali, Guinée).
Cette position géographique influence le modéle de gouvernance, la régulation et les formes de

mobilisation collective dans la communauté Tidjane-niasséne de Kaolack. En effet, celle-ci est

% Médina Baye constitue un important foyer-religieux, quartier religieux située dans une
commune laique (Kaolack), la localité est le chef-lieu de la confrérie tidjane-niasséne au Sénégal et
accueille également plusieurs événements religieux, plusieurs disciples en plus de disposer d’un grand
centre d’enseignement musulman (€coles coraniques, daira, associations islamiques, etc.).




176

composée de plusieurs nationalités provenant de la sous-région (gambiens, nigérians, ghanéens,
mauritaniens, etc.). Dans nos enquétes, nous avons pu déceler que la gouvernance est liée a la
construction de I’identité et de la mobilisation collective (normes et symboles). Ce processus est
contrlé par les acteurs sociaux et religieux (structures fédératives d’ANSAROUDINE et
chefferies religicuses) autant a Médina Baye qu’au-deld du lieu sacré. Dans ce chapitre, nous
montrons comment 1’identité fidjane-niasséne est érigée sur une appartenance collective propagée
au sein de plusieurs communautés grice a la FAYDA (mouvement initié par le pére-fondateur : El
Hadj Ibrahima Niasse® dit Baye Niasse) dont I’action collective a permis d’étendre les systémes

de représentation et de gouvernance a 1’extérieur de la collectivité locale de Médina Baye.

Nous nous intéressons d’abord dans un cadre historico-théorique & la construction
symbolique de 1’espace tidjane-niasséne en évoquant 1’importance de la doctrine (FAYDA) et de
son initiateur (Baye Niasse) & Médina Baye. Ensuite, nous abordons la construction locale de la
gouvernance, & Kaolack, en privilégiant I’analyse des relations pouvoir entre chefs religieux
(famille de Médina Baye) et pouvoirs publics (mairie de Kaolack) en montrant notamment le
capital social des acteurs religieux dans les espaces publics (lieux de culte, centres
d’enseignements, etc.). Enfin, nous montrons comment d’autres acteurs locaux (associations
d’ANSARQUDINE) participent a la gouvernance grice a leur action collective dans 1’espace

tidjane-niasséne et lors d’événements religieux assurant la socialisation politique.

6.1. La construction symbolique de I’espace tidjane-niasséne

La portée internationale de Baye Niasse impose d’aborder ce chapitre en présentant le
contexte historique qui a prévalu a D’apparition de ["ordre religieux FAYDA, ceci afin
d’appréhender le capital symbolique des acteurs religieux qui assurent la perpétuation des liens
sociaux dans des situations de crise identitaire. Dans ce chapitre, la gouvernance transcende la

dimension locale méme si 'on congoit 'existence dun lieu sacré, celui-ci n’est pas

i Baye Niasse (1900-1975) est le fils cadet d’Abdoulaye Niasse, fondateur de la communauté
tidjane-niasséne. Baye Niasse est détenteur de la Faydu Tidjane, ordre religieux qui permit 1’allégeance
d’une multitude de disciples a la confrérie, venue principalement d’Afrique de I’Ouest.




177

exclusivement 1’espace de convergences des collectivités (cas de Cambéréne) ni d’enjeux
politiques directement liés au territoire (contexte de Touba). La gouvernance des chefferies
tidjanes-niassénes s’exerce au-dela des fronti¢res nationales au sein d’une communauté plurielle
qui intégre des structures sociales d’organisation et de mobilisation collective permettant le
renforcement des liens communautaires. Cette dimension inclusive de I’identité défait ipso facro
la logique des particularismes culturels et locaux souvent assignée par les tenants d’analyses
micropolitiques qui édifient des systémes inflexibles de représentation identitaire. Evoquer
Iidentité collective nous améne a interroger la dimension sociale de la gouvernance tout en
mettant en évidence la pluralité des acteurs locaux qui s’impliquent dans la vie communautaire a

Kaolack, ville du quartier de Médina Baye.

6.1.1. La figure symbolique de Baye Niasse

Médina Baye entretient un rapport symbolique fondamental pour toute une communauté
religieuse'”. Ce rapport a été édifié au temps d’Ibrahima Niasse dit Baye Niasse, fils
d’Abdoulaye Niasse, le fondateur de 1’ordre religieux de la FAYDA. La communauté de Médina
Baye se caractérise par son islam local et national mais aussi par la provenance internationale de
ses membres. L’identité collective est partagée par une pluralité d’individus, parmi lesquels,
sénégalais, américains, nigérians, nigériens et ghanéens. La famille tidjane-niasséne est souvent
dépeinte comme une confrérie 4 part entiére, tant elle connait une évolution fulgurante, surtout
aupres des jeunes, qui sont connus pour leur dynamisme, leur dévotion, leur esprit collectif et
tolérant. Dans notre volonté d’évaluer le capital symbolique des acteurs religieux, nous nous
sommes imprégnés, comme a Touba et Cambéréne de la communion condisciple101 a I’occasion

de plusieurs événements religieux (zikrs, Gamous) dans la communauté tidjane-niasséne.

1% On y rapporte souvent la discipline, le dynamisme, 1’esprit collectif et tolérant des Niassénes,
qui sont tous unis dans ’effort et la pratique de leur foi religieuse. La famille Sy de Tivaouane, la famille
Niasse de Kaolack, la famille Tall, celle de Thiénaba, la famille Jamil Sy (dans le quartier de Fass)
constituent les principaux animateurs du dynamisme de cette communauté religieuse.

%! Nous avons choisi d’effectuer le séjour & Médina Baye en compagnie d'un guide religieux,
surtout pour vivre I’expérience religicuse de prés en cbtoyant les Tidjanes-Niasséne et leurs dignitaires
religieux.




178

Avant d’aborder les traits de 1’identité collective tidjane-niasséne, il convient d’évoquer
le contexte historique ayant permis le dynamisme du foyer-religieux de Médina Baye, surtout a la
fin des années 1930, avec I’apogée de la FAYDA. Cette voie mystique est venue bouleverser tout
un équilibre socio-religieux, bati sur des hiérarchies traditionnelles suspendues a des rangs
sociaux et des rapports hiérarchiques. En effet, tel que nous I’évoque Eric Ross (1989 : 142), le
succés de Médina Baye est & mettre a I’actif de son fondateur El Hadj Ibrahima Niasse, qui a
réussi a accroitre le nombre des disciples tidjanes dans sa voie niasséne. Son pélerinage a la
Mecque (1936-1937) participe a la diffusion d’un enseignement religieux qui se veut universel ;
ainsi, Baye Niasse'® visite plusieurs villes ot la Tidjaniya était trés influente, dont Fés au Maroc
et Kano'” au Nigéria. Ce pélerinage n’est pas censé rappeler celui de Kankou Moussa, ancien roi
de I’Empire du Mali, qui dans son voyage vers la Mecque avait visité au XIV®™ siécle plusieurs
localités africaines pour fortifier ses relations avec les puissances sous-régionales et étendre son

influence hors des frontiéres impériales.

Comme Kankou Moussa, Baye Niasse est resté dans les mémoires collectives par son
sens du partage (non pas de richesses auriféres comme le roi du Mali mais le partage d’un savoir
religieux ayant permis 1’adhésion d’une multitude de collectivités locales a sa voie religieuse).
L’identité tidjane-niasséne déployée dans des structures territoriales avoisinantes a permis

194 Celle~ci a permis d’allier les masses

d’édifier une puissante communauté religieuse a Kano
paysannes a une gouvernance basée sur la gestion agricole et la dépendance spirituelle des
chefferies religieuses, assimilable au modéle d’encadrement des chefferies mourides durant

I’époque coloniale au Sénégal.

La notion de territorialité (Di Méo, 2000 : 53) est adaptée a ’identité tidjane-niasséne
pour comprendre comment celle-ci fagonne plusieurs territoires et réseaux au sein d’un méme
espace symbolique dont les structures de représentation identitaire permettent d’articuler cette

pluralité¢ collective. Dans la définition que donne Di Méo de la temritorialité, on constate

121 ’ouvrage de David Robinson and Jean-Louis Triaud, (1997 : 299) est a ce titre significatif de
la trajectoire universelle atteinte par Baye Niasse dans le monde.

19 Kano était au début du XX*™ siécle un des plus prestigieux, des plus anciens et des plus grands
centres de I’islam en Afrique noire.

1% Comme I’explique Eric Ross (1989 : 140), dans les années 1960, elle était réputée par son poids
démographique : prés de deux millions de musulmans nigérians étaient d’affiliation tidjane-niasseéne et
c’est ce poids électoral qui ’amene & s’impliquer dans la tumultueuse vie politique du pays aprés
I’indépendance.




179

I’importance attribuée au caractére symbolique de ’espace. L’espace n’est pas exclusivement
rattaché a un cadre territorial mais se propage dans un champ commun dont la pluralité¢ des
relations et des constructions sociales permet le processus d’identification au groupe. La
territorialité est plus large que le territoire et permet d’articuler plusieurs lieux et espaces sociaux
a I’appartenance identitaire. L’analyse du capital symbolique des acteurs religieux dans la
territorialité nous éclaire sur le processus de construction de 1’identité tidjane-niasséne. On sera
plus 2 méme de saisir ce processus au sein des diverses communautés tidjanes-niassénes venant a
Médina Baye, en provenance du Nigéria, du Ghana, du Niger, du Togo, de la Cote d’Ivoire, du
Soudan, du Mali, de la Mauritanie et méme de la Gambie. Dans ce pays, certaines franges de la
population ont suivi les enseignements de Baye Niasse, en dépit de la présence d’autres
communautés tidjanes ayant prété leur allégeance a son pére, Abdoulaye Niasse. L’espace
symbolique dans lequel s’intégre I’identité tidjane-niasséne offre une articulation de la pluralité
communautaire a travers le message de Baye Niasse exhortant 'unité et 1’égalité sociale. Cet
espace permet I'utilisation de plusieurs langues (wolof, haoussa, puular, arabe, anglais, frangais,

etc.) au sein de cette communauté a Médina Baye.

6.1.2. La territorialité de la FAYDA : I’identité tidjane-niasséne

L’identité collective bitie sur la territorialité représentée ici par 1’unité de plusieurs
communautés dans le champ de la spiritualité¢ assure l’extension des relations au sein de
territoires considérés comme sacrés (Médina Baye, Léona Niasséne, Taiba Niasséne, Kano, F¢s,
etc.). La FAYDA Tidjaniya réinvente une conception fédératrice de la praxis religieuse tidjane. Si
’on peut dire que les communautés mourides et layennes focalisent principalement leur cadre
d’action autour de leur lieu sacré (Touba, Cambéréne), la communauté tidjane-niasséne, elle,
s’oriente dans un contexte plus exogéne. En effet, I’ordre religieux véhiculé par Baye Niasse
impose a ses disciples ’abandon des anciennes filiations sociales basées sur I’ethnie, la famille ou
la parenté pour rallier la communauté élargie de la FAYDA. Certes, il est fréquent d’avancer que
les ordres religieux aspirent chacun a la supériorité par leur vocation a I’universalité mais il
convient de dire (a I'instar de Jean Louis Triaud et David Robinson) que la communauté tidjane
s’inscrit comme une des plus grandes confréries africaines du XIX™ et du XX™ siécle. Celle-ci
en tant que « mouvement de réactivation de I’islam a connu un remarquable succes au sud du
Sahara, marquant de son empreinte le jeu social dans le monde soudano-sahélien et au-dela »

(Robinson et Triaud, 2000 : 119). La sacralisation de 1’espace a consolidé Touba comme lieu




180

symbolique des mourides et Cambéréne celui des layennes. La « territorialité » de Médina Baye a
permis de « translocaliser » le lien social au-dela du cadre territorial pour intégrer tous les

tidjanes-niassénes au sein d’une identité collective élargie et affiliée a la FAYDA.

La FAYDA s’est établie comme la mécanique de restructuration et de régulation des
collectivités locales qui étaient en proie 4 une profonde crise identitaire'® et la voie qui conduisait
1’adepte 2 la perfection spirituelle et 4 I’avancement social. A travers le processus d’encadrement
spirituel (TARBIYA), le disciple est initié a différentes phases de sa construction identitaire. Ce
processus commun a plusieurs ordres soufis se caractérise toutefois dans la communauté tidjane-
niasséne par sa capacité a intégrer les normes collectives au sein d’une seule voie qui transcende
les hiérarchies sociales ou traditionnelles. L’identité tidjane-niasséne est construite sur
"unification sociale et I’affiliation religicuse pour s’étendre dans une territorialité symbolique
(valeurs communes, mémoire collective) qui ne s’érige pas exclusivement dans un cadre sacré
(Médina Baye). La construction identitaire s’inscrit comme un processus permanent qui lie tout
disciple a une action sociale dans le cadre des structures fédératives (ANSAROUDINE) créées par
Baye Niasse. En effet, le contexte social a joué un réle déterminant dans la portée du message de

Baye Niasse car toute sa famille provenait de I”ancienne région du Saloum'®.

Une explication historique et géopolitique intéressante nous a €été donnée par un
responsable religicux (El Hadj Ndiaye, guide religieux de la Zawiya du Plateau, Dakar, juillet
2008) attestant de 1’historique de la présence des tidjanes-niassénes a 1’extérieur des collectivités
locales sénégalaises. Ainsi, pour M. Ndiaye, il est admis que « le Saloum-Saloum'®’», de naturel
sédentaire n’avait pas une grande velléité exploratrice sur le territoire national autant que le

« Baol-Baol » ou le « Cayor-Cayor » :

' De la fin du XIXéme sitcle au milieu du XXeéme siécle, la défaite des monarchies
traditionnelles au Sénégal face aux pouvoirs coloniaux avait provoqué une profonde rupture des équilibres
socio-politiques au sein des collectivités locales qui n’avaient que les religieux pour assurer leur protection
sociale.

1% Ces dénominations indiquent les royaumes précoloniaux (Saloum, Baol, Cayor, Sine, Walo,
Djoloff, etc.) qui structuraient les ordres socio-politiques au Sénégal, avant la colonisation. Ainsi, le pére de
Shaykh Ibrahim Niasse, El Hadj Abdoulaye Niasse aurait vu tous ses enfants naitre dans la région du
Saloum. L’environnement Saloum-Saloum aurait eu une influence sur la maniére des fils (dont Ibrahima
Niasse, dit Baye) de gérer leurs relations avec le reste de la communauté.

197 La tradition veut que les habitants du Saloum aient habitude de résider dans leur propre région
et de ne s’ouvrir qu’a des communautés avoisinantes alors que les résidants du Baol s’adonnaient & une
conquéte territoriale dans 1’espace national.




181

Le Saloum-Saloum sortait rarement de son fief pour aller transporter ses valeurs ailleurs,
contrairement aux Baol-Baol et aux Cayor-Cayor. C’est pourquoi, dés ’aube de la FAYDA, il y
eut une stratégie de conservation de I’ordre de la part des confréries du BAOL (mourides) et du
CAYOR (tidjanes) qui procédaient par colonie de peuplement et occupaient une bonne portion du
territoire national alors que la Tidjaniya d’obédience Niasséne ne s’intéressait pas du tout a
I’environnement national (Entretien avec El Hadj Niasse, chef religieux Niasséne du Plateau,
Dakar, 2007).

Cette précision géopolitique offre une explication de 1’emprise des confréries mourides
dans le territoire sénégalais. Toutefois, la stratégie identitaire répondant & une double volonté
(celle de conservation de soi et de ses valeurs et celle apte a générer de I’influence sociale, tout en
cherchant & acquérir de nouveaux espaces) est caractéristique de ’attitude de la nouvelle chefferie
tidjane-niasséne vers le début des années 1930. Les reperes historiques sont les marqueurs
temporels qui permettent d’asseoir la mémoire collective des tidjanes niassénes. Cette mémoire se
construit sur les €léments symboliques valorisants de la FAYDA Tidjane et de la personnalité de
Baye Niasse dont le souvenir conforte et consolide I’identité tidjane-niasséne. En effet, tandis que
les mourides de Touba et les tidjanes de la ville de Tivaouane souhaitent répandre leur influence
au Sénégal, les tidjanes-niassénes batissent leur identité collective autour de la figure sainte de
Baye Niasse, autant au sein qu’en dehors des frontiéres du territoire national. C’est ce qui
constitue la spécificité de I’identité tidjane-niasséne et la distingue des autres communautés
religieuses. S’il convient de noter que le territoire national est déja source d’enjeux de pouvoir et
de luttes de positionnement entre deux confréries (mourides et tidjanes), leur forte collaboration
avec 1’Etat central depuis la colonisation a incité les fidjanes-niassénes & élargir leur champ de

mobilisation collective d’abord au niveau de la sous-région.

Ainsi, avec la FAYDA, la stratégie des chefferies religieuses consiste désormais a rompre
avec la sédentarisation pour explorer le monde et transporter le message de Baye Niasse au-dela
des frontiéres locales et nationales. Le discours de la FAYDA s’inscrit dans un autre ordre. En
faisant référence a des normes d’évidence générale (accés a la connaissance divine, réalité de la
croyance, etc.) et a des principes comportementaux,'® le message de Baye Niasse s’adresse a
toute communauté désireuse d’accéder & «la bonne conduite, la poursuite de la tradition
prophétique, la claire-audience des préceptes religicux et la réalisation de la vérité » (entretien, El

Hadj Ndiaye, Dakar, Juillet 2008). Pour des communautés confrontées a des crises structurelles et

'% Dans ceux-ci, la communauté tidjane-niasséne y favorise la mobilisation collective et
I'appartenance communautaire, en exaltant la moralisation, 1’égalité sociale, la discipline du soi, la quéte de
I'essence divine par des pratiques de dévotion et d’obéissance religieuses.




182

identitaires, le message de Baye Niasse fut salutaire en ce qu’il exhorta un renforcement de la
solidarité collective et d’intégration sociale par un processus d’apprentissage, TARBIYA, visant

I’adoration divine.

C’est un discours axé sur la possession de la vérité qui suscite une adhésion collective
exponentielle : « La FAYDA escalada le terreau fertile des familles traditionnelles pour aller se
propager jusqu’aux confins du monde. Elle se révélait étre 1’énigme de plusieurs problémes
existentiels » (entretien avec Shaykh QOustace Biteye, guide religieux, Dakar, Juin 2008). Alors
que les espaces religieux ont souvent permis aux chefferies religieuses de consolider leur
croyance en ¢difiant des « lieux-refuges » pour la défense et la pratique de leur foi, 'ordre
religieux tidjane-niasséne emprunte les lieux de diffusion de I’islam en Afrique (Maroc, Ghana,
Sénégal, Nigéria, Niger, Mauritanie, Niger, Soudan, etc.) pour investir des espaces sociaux et
religieux en déperdition. Sa capacité d’adaptation s’inscrit dans sa propension a intégrer plusieurs
fragments de la population cédant ’impression d’une plus grande égalité sociale (Robinson et
Triaud, 2000 : 121). L’identité tidjane-niasséne puise du caractére fédérateur du message de Baye
Niasse pour construire et transmettre sa praxis religieuse, autour de liens sociaux et de valeurs

collectives.

Parmi les éléments ayant permis la forte adhésion communautaire, on peut évoquer la
reconnaissance d’une crise sociale et identitaire traversant les structures communautaires
musulmanes notamment dans toute la sous-région. Dans la perpétuation de la mémoire collective,
il est commun de rapporter le contexte de crise identitaire faisant prélude a 1’apparition de la
FAYDA. Cette crise était renflouée par des prédications religieuses annongant « la venue d’un
nouvel ordre religieux susceptible de compléter la connaissance et les enseignements des savants
mﬁsulmans de I’époque » (entretien avec Mahi Cissé, chef religieux, Kaolack, Juillet 2007). Dans
les entretiens que nous avons réalisé a Médina Baye, ce caractére ésotérique a été rappelé
plusieurs fois pour expliquer la portée inéluctable et authentique du message de la FAYDA : «le
Cheikh Ibrahim fit son apparition dans un contexte de crise : une crise mondiale, autant au niveau
matériel et géopolitique qu’au niveau spirituel, avec le désir grandissant de la quéte de la
spiritualité de ce monde en crise » (entretien avec Qustace Biteye, chef religieux, Médina Baye,
juin 2007). En effet, lors de nos enquétes, il était fréquent d’évoquer la crise identitaire, spirituelle
et existentielle faisant prélude a I’existence du nouvel ordre religieux (la FAYDA). Dans la
mobilisation collective, cette situation de rupture avec l’ordre communautaire préalable permit
I’élaboration d’une nouvelle structure identitaire avec des normes, symboles, lieux nouveaux

offrant un contexte social et idéologique favorable au réglement de la crise identitaire. Les




183

querelles de scission si symptomatiques des confréries religieuses ont également caractérisé cette
communauté partagée entre El Hadj Khalifa Mohamed Niasse'® et El Hadj Ibrahima Niasse. En
effet, la communauté tidjane-niasséne dont 1’identité collective puisait sur une spiritualité soufie
accordant un comportement exemplaire du disciple avait connu plusieurs bouleversements, suite a
la disparition d’ Abdoulaye Niasse''® (1850-1922).

En 1922, la communauté tidjane-niasséne était divisée dans la succession et dans la
doctrine que certains limitaient a 1’aspect comportemental et au strict respect de la tradition
musulmane, a I’opposé des partisans de Baye Niasse qui liaient ces éléments a la quéte d’une
spiritualité intérieure. Le schisme au sein de la famille Niasse allait produire deux foyers religicux
(Médina Baye'"' de Baye Niasse et Léona Niasséne d’El Hadj Mohamed Niasse) au sein d’une
méme cité : Kaolack. Peu d’indication suggeére que cette polarité a Kaolack suscitait de 1’hostilité

entre les communautés tidjanes.

Toutefois, certains comme Eric Ross (1989 : 142) rappelle qu’il y a eu des oppositions' '
entre Léona Niasseéne et Médina Baye au sujet du choix du lieu de culte principal de la ville de
Kaolack. En effet, I’édification d’une Grande Mosquée a Kaolack avait été 1’objet de différends
entre résidents de Léona et de Médina, lesquels se disputaient le droit d’avoir en charge
’organisation et la localisation du sanctuaire religieux. Finalement, Médina Baye fut choisi et dés
1958, 1a Grande Mosquée de Kaolack fut entreprise, scellant la concorde entre ces deux groupes
religieux voisins. L’édification d’une grande bibliothéque et d’un centre d’études islamiques
pouvant accueillir et instruire des disciples venant de partout participe a la construction identitaire

et au processus de réconciliation de ces deux groupes religieux.

19 Fils ainé du fondateur (1881-1956), qui avait plusieurs disciples, dont la plupart provenaient de
la Sénégambie, était des anciens disciples d’Abdoulaye Niasse.

19 A la disparition de son pére (El Hadj Abdoulaye Niasse) en 1922, en dépit des crises de
succession dans la Tidjaniya Niasséne et I’existence de plusieurs chaines d’autorité religieuse dans les
foyers religieux de Kaolack, Tivaouane, Fass, El Hadj Ibrahima Niasse s’affirme comme la figure 1égitime
de la communauté tidjane a Kaolack dans son fief, Médina Baye.

! Eric Ross (1989 :143) met en lumiére le fait que Baye Niasse avait décidé dés 1928 de quitter
Léona, qui était le quartier d’origine de ’entourage de sa famille pour s’établir en compagnie de ses
disciples a I’extérieur de la ville de Kaolack. L’endroit qu’il choisit €tait un domaine acquis le long du
chemin de fer a environ 1 km de Léona, un lieu devenu sacré : Médina Baye (Baye : pére).

2 Eric Ross rappelle que les deux fréres, chefs religieux ont chacun entamé la construction
d’édifices religieux dans leur localité. La Mosquée de Léona débutée en 1927, n’ayant été inaugurée qu’en
1931, alors qu’un an plus tard, Baye Niasse ouvrit son centre d’enseignements religieux (zawiya) & Médina
Baye.




184
6.1.3. Médina Baye : une localité pluricommunautaire

Chaque année, la communauté tidjane-niasséne affermit encore ses liens dans le GAMOU
de Médina Baye (pélerinage cyclique célébrant la naissance du prophete MOHAMED (PSL) et
magnifié par plusieurs communautés religieuses). Outre la visibilité et la portée mobilisatrice
accordée a cet événement, c’est surtout 1’occasion de renouveler les liens fraternels entre
communautés religieuses en payant des visites de respect (Ziar) aupres des grandes familles et
notables religieux. L’édification d’un lieu sacré, commun a plusieurs groupes socio-religicux aura
permis de résoudre les différends sociaux et les crises identitaires au sein de la confrérie des

tidjanes, qui comprend pas moins de sept familles religieuses.

Outre le lieu de culte qui participe & 1’apaisement des conflits sociaux, 1’orientation
symbolique donnée a la localité religieuse constitue un facteur de construction des normes
collectives qui structurent et consolident I’identité fidjane-niasséne. En effet, par orientation
symbolique, nous insistons sur la portée sacrée attribuée a Médina Baye par ses résidents et ses
représentants. L’appartenance 4 la communauté de Baye Niasse offre a tout disciple 1’opportunité
d’étre un ambassadeur des bonnes ceuvres, des enseignements et du legs de Baye Niasse, ou qu’il

se trouve. Cela permet la déterritorialisation d’une communauté caractérisée par sa forte diaspora.

Alors que d’autres communautés religieuses (mourides de Touba et tidjanes de
Tivaouane) se livrent a des positions de pouvoir au niveau national, celle des fidjane-niassénes de
Kaolack s’ implante dans un bastion important au niveau sous-régional pour étendre son influence
au-dela des collectivités locales environnantes. Ainsi, Kaolack a travers 1’érection d’un quartier
exclusivement dédi¢ au culte religieux (Médina Baye) constitue le lieu de passage obligé pour
plusieurs communautés locales, nationales et internationales. Méme si celles-ci ne s’implantent
pas durablement & Médina, leur émigration favorisée par ’aura international de Baye Niasse

participe au processus de diffusion des normes.

Au sein de Médina Baye, lieu favorable au regroupement communautaire, on dénote la
présence d’une mosaique de communautés anglophones, arabophones, francophones. Plusieurs
disciples viennent visiter réguliérement ou s’y implanter durablement (mariages interethniques,
entre sénégalais et ghanéens, sénégalais et nigérians, etc.). Ces relations sociales établies dans
I’union sacrée permettent la solidification des liens sous-régionaux et la logique fédératrice

dévolue a la communauté tidjane-niasséne.




185

Kaolack devient de plus en plus le lieu de prédilection de plusieurs communautés locales
et sous-régionales : « c’est la raison pour laquelle je crois que Kaolack et Médina Baye en
particulier est voué a un grand avenir, a cause du fait religieux qui est positif pour la collectivité
car il constitue un facteur de mobilisation sociale et de dynamisme local » (entretien avec
Mapenda Mbaye, secrétaire municipal, Kaolack, juillet 2008). La ville de Kaolack constitue un
enjeu de taille pour le Sénégal, étant donné la position géographique et la teneur économique de
la sous-région. Kaolack, situé dans le bassin arachidier offre une position centrale pour toutes
activités économiques a I’intérieur du pays. De ce fait, elle entretient une relation privilégiée avec
I’ensemble des autres régions du Sénégal. De plus, elle constitue une plaque tournante de
I’économie sous-régionale pour plusieurs qui y transitent pour des raisons commerciales
(transport de denrées de premiére nécessité dans les marchés sous-régionaux du Sénégal, du Mali,
de la Guinée Bissau, de la Mauritanie, de la Gambie, etc.). S’il nous a été difficile de quantifier le
nombre exact d’immigrés qui affluent a Kaolack et Médina Baye, durant ’année ou lors
d’événements religieux, nous avons pu observer la diversité de la population y résidant.
Interrogés sur leur présence, ceux-ci nous indiquaient qu’ils y séjournaient de fagon temporaire
ou permanente pour acquérir du savoir, éduquer leurs enfants dans la foi religieuse et
I’enseignement (Xam-Xam) 1égué par le guide de Médina Baye. Cette dimension internationale
accorde un statut « universel » a la ville de Kaolack surtout auprés des disciples qui y affluent a
’occasion d’événements religieux. On pourrait penser que ce statut aurait des effets « visibles »
sur la modemisation et le développement de la localit¢ de Médina Baye et de Kaolack.
Néanmoins, la pauvreté infrastructurelle contraste avec le caractére international et plural de ce
haut-chef lieu de la communauté ridjane. Nous évoquerons cet aspect, dans une prochaine
section; toutefois, il convient dés a présent de montrer comment Médina Baye a acquis ce statut

de localité internationale.

Elle s’est consolidée au fil des ans depuis 1932, année de sa création par Baye Niasse.

'3 de la communauté de Médina Baye a propulsé

L’échelle internationale et surtout panafricaine
son chef dans les hauts-cercles islamiques. Baye Niasse avait noué des contacts privilégiés'™

avec des dignitaires des centres religieux tidjanes, notamment de Fés, d’Ain-Mahdi, du Caire et

' On rapporte fréquemment ses relations personnelles avec plusieurs hommes politiques (dont
Nasser et Nkrumah avec qui il partageait I’idéal du panafricanisme).

4 1’aura international de Baye Niasse s’est consolidée grice & ses connaissances religieuses,
linguistiques, son charisme, ses relations avec les dignitaires religieux et les hommes politiques, dans
plusieurs pays africains et arabes, notamment.




186

de la Mecque, en participant a des congres islamiques internationaux. Ses voyages dans plusieurs
villes du monde, d’ Afrique du Nord, de 1’Ouest, en Chine, en Grande Bretagne en passant par les

Etats-Unis ont permis d’asseoir une renommée internationale a sa ville et a son quartier religieux.

A Dinstar des commergants arabes qui avaient contribué a I’islamisation de I’Afrique
(vers le XI-XII) siécle, Baye Niasse constituait un acteur propice de diffusion de I’identité
religieuse tidjane-niasséne aspirant a l’universalisme, a la propagation et & la régulation du
pluralisme communautaire. Méme si dés la fin des années 1930, I’installation du chemin de fer et
des gares ferroviaires permit une grande affluence de la population locale et étrangére dans la
ville de Kaolack, la propagation des structures et des réseaux d’encadrement religieux (zawiya) a
I’extérieur de celle-ci et du Sénégal constituait 1’objectif majeur des chefferies de Kaolack.
Celles-ci désiraient étendre leur influence et capter de nouvelles allégeances en dépassant le cadre
national, déja enjeu de litiges avec d’autres ordres religieux. Toutefois, cela n’a pas empéché
Kaolack d’étre considéré comme 1'une des villes les plus grandes d’AQF (Afrique Occidentale

Frangaise) durant la période coloniale.

Selon ce que rapporte Eric Ross (1989 : 141), la population qui y affluait en masse
souhaitait s’installer dans une «ville religieuse et prospére fondée par le détenteur de la
FAYDA ». Afin d’accommoder tous les résidents, les autorités municipales établirent de
nouveaux lotissements avec 1’extension géographique de plusieurs quartiers dont Médina Baye et
Léona Niasséne offrant du méme coup un attrait indéniable pour les communautés venues de
I’extérieur de la ville. En s’installant & Kaolack ou a ses abords, on occupait le cceur du « Bassin
Arachidier », région propice en ressources agricoles du Sénégal. L’urbanisation graduelle et le
développement de la ville de Kaolack suscita le déplacement de plusieurs communautés

5 Ceux-ci ont trés tot investi les espaces

étrangeres mais aussi nationales dont les mourides
agricoles mais aussi les zones comme Kaolack qui s’urbanisent progressivement s’appropriant les
territoires ruraux autant qu’urbains pour y conforter leur influence, au niveau national. La
construction d’édifices religieux dont une mosquée mouride 8 Médina Baye participe a cette
volonté mouride d’afficher son succés a ’extérieur des « espaces conquis » notamment au niveau
des anciennes régions du Cayor, du Djoloff et du Saloum. La ville ciblée par plusieurs
communautés comme 1’un des lieux- carrefours menant a des destinations a I’intérieur comme a

Iextérieur du pays accueille également une communauté chrétienne. Celle-ci s’y est trés t6t

11> Un des dignitaires mourides bien connus dans la famille religieuse, Serigne Bassirou Mbacké,
implanta en 1930, des plantations maraichéres aux alentours de Médina Baye, (proches de communautés
mourides, déja bien établies, dans le bassin arachidier, 3 Gossas).




187

investie grice aux missionnaires catholiques et colons européens, qui y ont construit des églises et

chapelles.

Pour les chefferies tidjanes-niassénes, la présence et la coexistence pacifique de toutes
ces communautés a Kaolack et aux abords de Médina Baye est le parfait témoignage de
I’harmonisation et de I’universalité du message de Baye Niasse, a ’instar des figures saintes dans
I’islam (dont le prophéte Mohamed, PSL) qui toléraient et acceptaient plusieurs communautés et
groupes religieux a s’installer aux alentours de lieux sacrés. Le capital symbolique est ancré dans
'universalité de Médina Baye, laquelle est magnifiée par les chefferies tidjanes-niassénes pour
conforter I’identité collective. Celle-ci comme d’autres confréries du Sénégal, (les mourides a
Touba ou les layennes a Cambéréne) est préservée par ’installation d’enceintes publiques
notifiant résidents et visiteurs des interdits religieux au sein de Médina Baye. Des panncaux y
sont implantés pour proscrire toute forme d’activités pouvant étre a ’encontre des préceptes
religieux (danses, musique, alcool, cigarette, etc.) : « en entrant 8 Médina Baye, on pénétre au
sein d’une des citées sacrées d’Afrique, un lieu érigé pour ’adoration divine, une communauté

dégagée des affaires profanes de la ville » (Eric Ross, 1989 : 143).

L’implantation de ces panneaux assure la préservation des principes collectifs dans la
localité de Médina Baye. Des disciples interrogés nous ont révélé que Baye Niasse, en fondant
Médina voulait certes mieux se consacrer aux recommandations divines mais souhaitait
également épargner ses enfants de toutes formes de tentation susceptibles de les faire dévier du
droit chemin. C’est pourquoi Baye Niasse a commencé a regrouper autour de lui un grand nombre
de disciples (dont la plupart étaient adolescents). Tout comme dans bon nombre de fiefs religieux
au Sénégal, les chefferies religicuses s’attélent a préserver leur localité sacrée et leur identité

collective en affichant ces interdits religieux dans les places publiques.

Le principe de la mobilisation collective nous aide & mieux comprendre comment ces
structures sociales ont été d’un apport significatif dans la redynamisation de I’identité tidjane-
niasséne. Grace aux structures fédératives initiées par Baye Niasse, la communauté tidjane-
niasséne a pu ranimer son action collective en s’appuyant sur deux principales zones- carrefours
(Médina Baye et Kano). Ces structures priorisent I’encadrement social et spirituel des disciples en
cherchant a revitaliser la communauté par ’adhésion collective, en perte de vitesse lors des
périodes de crise identitaire. Il convient des a présent d’explorer le mode d’encadrement de ces
structures (ANSAROUDINE). Ceci nous permettra de comprendre comment elles ont réussi a

consolider I’identité du groupe tidjane-niasséne chez plusieurs adhérents, notamment aupres des




188

jeunes du Sénégal et de ’extérieur. Nous avons évoqué dans cette partie la construction
symbolique de I’identité collective, en insistant sur le caractére fédérateur de I’idéologie et la
personnalité de Baye Niasse. Nous nous proposons dans la section qui suit, d’analyser les

mécanismes de la gouvernance a Médina Baye.

6.2. La gouvernance locale a Kaolack

Au-dela de la dynamique identitaire, nous analysons également I’interaction des pouvoirs
au sein de Médina Baye, en deux volets : d’abord, en montrant comment les chefferies tidjanes-
niassénes s’impliquent au sein de la gouvernance locale (notamment au sein de la mairie de
Kaolack). Par la suite, nous expliquons comment ces chefferies parviennent a s’assurer du
controle d’espaces publics stratégiques au sein de la commune de Kaolack (lieux de culte, centres

d’enseignements religieux, etc.).

La gouvernance des tidjanes-niassénes s’érige au-dela du cadre territorial de Médina
Baye car elle référe a une identité collective fédérative qui intégre les « territoires » dans I’espace
symbolique occupé par la FAYDA (doctrine forgeant une identité commune tidjane-niasséne). A
Médina Baye, néanmoins, on constate que les chefferies et les responsables d’association
religieuse consolident leur pouvoir d’action avec I’incapacité de la mairie de Kaolack de résoudre
des problémes de gouvernance et de développement local. L’intérét de se pencher sur ces deux

acteurs permet de saisir la gouvernance a travers leur action au sein de la communauté.

6.2.1. Le capital social des chefferies : I’appropriation de I’espace public

Notre recherche a révélé I'implication de trois acteurs dans la gouvernance locale,
notamment les pouvoirs publics représentée par la commune de Kaolack, les associations
religicuses (structures fédératives d’ANSAROUDINE) et les chefferies religieuses (la famille
khalifale tidjane-Niasséne de Médina Baye). La gouvernance locale de Kaolack est partagée entre
ces trois acteurs qui s’approprient les lieux publics de fagon structurée, autour des principes de

I’identité collective tidjane-niasséne.




189

Avant d’évoquer le contexte de la gouvernance, il convient de présenter le statut formel
de Kaolack pour mieux y saisir I’action locale des pouvoirs politiques et religieux. Nous nous
a détenu le statut de commune de plein exercice en 1956 (ONU-Habitat, 2009 : 04). La loi
nationale sur la décentralisation de 1996 a permis a la commune de Kaolack''® de se doter d’une
personnalité pleine et entiére dans les neuf domaines de compétences prévues (gestion et
utilisation du domaine privé de I’Etat, du domaine public, du domaine national, aménagement du

territoire, santé, action sociale ; urbanisme, assainissement, habitat, etc.).

En dépit de cette « autonomie locale », Kaolack est en prise a des problémes financiers
qui contrecarrent la gestion des domaines de compétences prévues par la décentralisation. Des
associations religieuses s’activent dans la prise en charge des demandes sociales dans la collecte
des ordures et dans 1’assainissement public avec ’incapacité des pouvoirs publics et des sociétés
concessionnaires a mettre en place un véritable systéme d’entretien et de ramassage d’ordures. La
sensibilisation des membres d’association a l’entretien des espaces publics est orientée sur
I’identité collective tidjane-niasséne, a I’instar des associations layennes 8 Cambéréne. La famille
khalifale s’implique dans les projets de construction des grandes routes et voiries pour permettre
’accés et la libre circulation des biens et des personnes lors des pélerinages. Elle assure une prise
en charge des besoins des collectivités en matiére de services publics (fourniture de I’eau, de

" transport, etc.) consolidant le capital social dans la localité. Il est nécessaire

logement
d’analyser les projets municipaux élaborés pour la mise en valeur de la commune de Kaolack

pour percevoir |’action locale des chefferies religieuses.

A Kaolack, le désengagement des pouvoirs publics, notamment dans la fourniture et la
gestion des services publics essentiels est de plus en plus manifeste au profit du secteur privé et
des chefferies religieuses : « la municipalité n’a pas toujours la capacité de faire fonctionner les
€quipements et les services nécessaires a la satisfaction des besoins essentiels des communautés »
(entretien avec Ousmane Ndour, adjoint au maire, Kaolack, 2008). Cela en dépit du fait que la

municipalit¢ dispose d’un budget spécifique en matiére de fourniture de services publics

118 Conformément & la loi n° 96-06 portant sur le code des collectivités locales, Kaolack est dotée
de la personnalité morale et de I’autonomie financiére.

711 est rapporté par la presse que lors du GAMOU (pélerinage) de Médina Baye de 2007, I’ancien
Imam, feu Assane Cissé, avait logé gratuitement en plus des disciples, tout le personnel de presse venu
assister aux manifestations religieuses (logements gratuits, prise en charge de la nourriture, du transport,
etc.).




190

(éclairages des lieux de cultes). Méme si la commune de Kaolack détient la responsabilité
d’intervenir en matiére de planification du développement local, plusieurs compétences sont

gérées par les chefferies religieuses dans la collectivité.

Ainsi, en matiére de finances communales, E. Badiane (2004) rappelle qu’un audit
organisationnel et financier a été effectué par I’Agence de Développement Municipal (ADM)
permettant de constater une dégradation de la situation financiére''® de la commune depuis la fin
des années 1990, liée a la faible capacité de gestion de la municipalité. Face aux difficultés
financicres, les pouvoirs municipaux ont diversifié leurs actions et ont entrepris une mobilisation
de fonds publics et privés afin de s’acquitter des frais en services publics essentiels (eau,
électricité, téléphone). Au Sénégal, la politique nationale de décentralisation prévoit une
autonomie financiére des collectivités locale a travers un budget permettant de financer les
activités de la commune (BCI : budget consolidé d’investissement). Toutefois, a Kaolack, la
municipalit¢ a recours & du financement extérieur avec 1’appui d’organismes multilatéraux
comme la Banque Mondiale (BM) dans ses projets de développement. Plusieurs activités de
subventions sont ainsi gérées par la BM dans le cadre d’un programme d’appui aux communes' '’
qui met 1’accent sur des secteurs prioritaires (marchés stratégiques, activités socio-économiques
dans I’hydraulique, la santé, 1’assainissement, etc.). Ce programme financé par la Banque
Mondiale a permis en juillet 2008 la signature d’un contrat de ville entre la municipalité de
Kaolack et I’Agence de développement municipal (ADM), prévoyant la réalisation de grandes
infrastructures publiques, avec 1’appui de I’AGETIP. On évoque un financement de 3.8 milliards
de FCFA octroyé par ’ADM dans le cadre du programme de renforcement et d’équipement des
collectivités locales. Ces programmes nous permettent de montrer comment 1’espace de Kaolack
sert d’enjeu de pouvoir entre les acteurs municipaux, contraints de s’engager dans une logique de

coopération (a travers des contrats publics) et les acteurs privés (institutions financiéres

% En effet, les chiffres recensés par I’ADM évoquent des montants impayés des dettes de 467
millions de francs CFA, (arriérés de la Société des Eaux SDE de 21 millions de FCFA, la Société Nationale
de Télécommunication (SONATEL) de 30 millions et la Société Nationale d’Electricité (SENELEC) de
416 millions de FCFA.

1% Dans ce cadre, un projet d’Appui aux Communes (PAC) a été créé entre 1999 et 2004 par le
gouvernement sénégalais avec le groupe de la Banque Mondiale afin d’améliorer la gestion administrative
et financiere des Communes et de soutenir leurs efforts d’investissement par la modernisation ou la
construction de leurs infrastructures




191

internationales) qui pénétrent le local pour s’approprier des ressources matérielles

(infrastructures, routes).

Face a cela, les acteurs religicux (chefferies et associations) s’efforcent de maitriser
’espace symbolique et matériel du territoire de Kaolack selon différents modes de régulation : en
s’impliquant dans la collectivité locale, en diffusant les principes de Baye Niasse, en exhortant la
mobilisation collective, en s’associant aux pouvoirs publics dans des projets communs
d’assainissement, de santé, d’éducation, etc. Ces secteurs d’activité (compétences transférées
dans les collectivités locales) constituent des centres d’intéréts pour les pouvoirs publics, les
acteurs comme la BM et les acteurs locaux. Si la Banque Mondiale entend ne pas associer les
chefferies religieuses dans leurs zones d’activités : « il s’agit de ne pas mélanger la religion avec
la stratégie de développement pour éviter tout risque de contrle sur celle-ci » (entretien avec

Mapenda Mbaye, secrétaire Municipal, Kaolack, 2008).

On ne peut pas en dire autant de la mairie de Kaolack qui n’a pas cette totale
indépendance de se passer des religieux dans la gestion communale. En effet, plusieurs postes de
responsabilit¢ (dont 1’ancien maire de Kaolack, Khalifa Niasse) sont souvent dévolus a des

120

membres de la famille Niasse de Médina Baye qui se présentent lors d’élections locales ™ afin de

s’assurer de positions stratégiques (maire, adjoint au maire, etc.) au sein de la localité.

Dans la gouvernance locale, plusieurs enjeux de pouvoir sont liés aux espaces publics
(entretiens d’édifices religieux, assainissements des voiries, €clairages des luminaires publics
durant les cérémonies religieuses, etc.). De prime abord, on aurait tendance a penser que les lieux
de culte sont du domaine du privé puisque la commune de Kaolack s’appuie sur une législation
nationale qui décréte la laicité. Toutefois, la réalité locale faite d’une forte présence des
communautés tidjanes-niassénes consacre une « appropriation» de 1’espace public par le
religieux et une « territorialisation » de 1’espace privé (religicux) dans la sphére publique. C’est
dans ce registre que s’inscrit ’action des chefferies religieuses dans la gouvernance de Kaolack.
En effet, comme nous 1’a révélé un membre du conseil municipal a Kaolack (souhaitant conserver

I’anonymat) :

120 Au moment ol nous faisions nos enquétes, le maire de Kaolack était Khalifa Niasse. Il a été
remplacé en avril 2009 par Madieyna Diouf, d’un autre parti (Alliance des forces du progrés) n’appartenant
pas a la famille religieuse. Toutefois, son premier adjoint Khoureichi Niasse est le frére de 1’ancien maire
de Kaolack.




192

Ces chefferies entendent rester maitres de leurs collectivités locales et d’aucuns ont comme

ambition de se présenter dans leurs municipalités pour y briguer des postes clefs. Il leur est

important d’accéder a des postes de décision, maire, conseillers, adjoints, etc. pour disposer d’un

pouvoir autonome et influent au sein de la commune (entretien a Kaolack, 2008).

Cet intérét des chefferies a pénétrer 1’espace public se pergoit dans leurs volontés de
positionnement dans 1’électorat politique local mais aussi national. Au niveau local, I’exemple de
Khalifa Niasse, membre de la famille de Baye Niasse qui a occupé le poste de maire de Kaolack
de 2004 a 2009 atteste de la volonté des chefferies de s’établir dans des postes-clefs dans la
collectivité. Etre maire de Kaolack permet de représenter les intéréts de la famille dans la localité,
surtout lorsqu’il s’agit de prendre en charge des dépenses des lieux de culte, d’assumer les
dépenses liés & 1’organisation des pelerinages, tel qu’il est prévu dans le budget du maire
(entretien avec Mapenda Mbaye, secrétaire municipal, Kaolack, 2008). Cette régulation des
chefferies religieuses produit une gestion « clientéliste » de la mairie de Kaolack notamment en
ce qui a trait aux interventions du maire dans les travaux et projets de financement des lieux de
culte. En effet, pour assurer le bon fonctionnement de ces lieux, la famille Khalifale a I’instar de
ce qui se passe dans les autres localités religieuses du Sénégal, comme Touba ou Cambérene
s’affaire & détenir les « bonnes personnes dans la mairie ». Lors de nos entretiens, on nous a
révélé qu’un financement d’un million de Francs CFA provenant de la mairie serait consacré
périodiquement & Médina Baye. La commune gére également les dépenses d’électricité et d’eau
des domiciles des chefs religieux. Dans ce cadre, le financement de lieux de culte et d’espaces
privés révele le controle des familles tidjanes-niassénes dans la gestion de la commune, malgré le
fait que d’autres collectivités (mourides, chrétiennes, etc.) y résident. La commune s’appuie sur le
pouvoir de ces familles qui utilisent la filiation identitaire afin de contrdler la localité. A Kaolack,
les chefferies tidjanes-niassénes ne sont pas que des acteurs d’influence sociale mais détiennent
aussi un pouvoir d’action dans 1’encadrement collectif et la gestion des biens et services publics.
Ainsi, il est fréquent que les autorités locales s’associent aux chefferies religieuses pour prendre
en charge ou appuyer des projets locaux de développement, notamment en maticre de travaux

publics :

« Kaolack n’ayant pas beaucoup de moyens et confronté a plusieurs problémes de développement
local a recours a toutes formes d’initiatives et de bonnes volontés politiques, sociales,
internationales pour entreprendre des projets de développement et de modernisation. Les chefferies
religieuses s’impliquent souvent dans ces projets avec la commune » (entretien avec I’adjoint au
maire, Ousmane Ndour, Kaolack, 2008).




193
6.2.2 La gestion privatisée de la mairie de Kaolack

Au Sénégal, si le processus de décentralisation est souvent décrit comme fort complexe
(A. Patterson, 2000 : 125), il reste fonciérement tributaire de I’interaction des pouvoirs politiques
avec d’autres acteurs locaux, pour le contrdle des ressources locales. A Kaolack, par exemple, les
responsables municipaux n’hésitent pas a réinvestir les réseaux locaux, en utilisant toutes les
ressources dont ils disposent (négociant des parts de pouvoir avec les chefferies Tidjanes-
niassénes) pour instaurer de concert avec ces chefferies, une viabilité de la gouvernance. L’action
des chefferies (2 travers un support financier des programmes d’assainissement) consolide leur
pouvoir dans les projets publics de la localité. Ce faisant, on assiste a une gestion « privatisée »
voire clientéliste de la mairie, contrainte de financer les activités de la Grande Mosquée de
Médina Baye (paiement des services d’eaux, d’électricité, entretiens des espaces publics, etc.).
Pour des responsables municipaux, ’action du maire en faveur des chefferies est a proscrire
puisque que Kaolack ne peut pas se permettre (financiérement) de gérer toutes les dépenses li€es
aux lieux de culte: « certains arrétés municipaux devraient indiquer de maniére précise les
mandats des communes et celle de Kaolack ne devrait pas assumer des charges supplémentaires
inhérents aux domiciles des dignitaires religieux et aux lieux de culte » (entretien Ousmane
Ndour, adjoint au maire, Kaolack, juillet 2008). Si la mairie s’acquitte des frais de service des
lieux de culte a Médina Baye, en revanche, les familles tidjanes-niassénes financent des projets
locaux de développement (notamment dans l’assainissement). Le rapport de 1’ONU-Habitat
(ONU-Habitat, 2009 : 06) indique la dépendance financiére de la commune & I’égard des acteurs
publics et privés (PAC'*, PADELU'?, CARITAS'”, AIMF'*, PRCPE'”) mais ne reléve pas

I’apport des acteurs religieux dans la mobilisation des ressources dans la commune de Kaolack.

S’1l est difficile d’évaluer quantitativement ces contributions dans la gestion communale,
du fait du caractére hermétique et souvent inaccessible des relations entre religieux et politiques

en matiére d’appuis financiers, on ne saurait éluder cet état de fait dans la gouvernance. Ceci est

12l programme d’Appui aux Communes

122 programme d’Appui au Développement Local et Urbain

12 Confédération d’ Aide Humanitaire d’organisations catholiques
124 Association Internationale des Maires francophones

125 Projet de Construction et de Réhabilitation du patrimoine bati de 1I’Etat




194

d’autant plus vrai que la volonté des chefferies de s’impliquer dans les projets de gouvernance

126 En février 2004, d’importants dons

urbaine de la commune de Kaolack est bel et bien visible
de médicaments pour les malades du SIDA ont été remis par feu Imam Assane Cissé (chef
religieux & Médina Baye) & des organismes privés et publics de santé, a 1’occasion d’une
cérémonie officielle devant plusieurs personnalités dont 1’ancien ministre de la Santé, M. Issa

Mbaye Samb, selon ce que rapporte la presse sénégalaise (Dramé, consulté le 09 avril 2004).

Le rapport de I’ONU-Habitat reléve néanmoins plusieurs problémes structurels qu’il
convient d’évoquer pour mieux montrer I’action des religieux dans la gouvernance de Kaolack.
D’abord, il est mentionné que 1’analyse du degré de responsabilité et de participation des
populations dans le processus décisionnel s’avére difficile dans un contexte marqué par la
léthargie manifeste de la mairie dans la promotion de la gouvernance urbaine. S’il existe une
inertie des pouvoirs publics dans la gouvernance, on ne peut pas en dire autant des chefferies
tidjanes-niass¢nes qui s’impliquent dans plusieurs projets locaux de développement, notamment &

Taiba-Niass¢ne, une communauté rurale située, dans la Grande région de Kaolack :

(...) Taiba constitue un (...) foyer religieux, lieu de naissance du vénéré marabout Baye Niasse

(...) un atelier de mise en place des commissions du Penc (cadre de concertation) entre

organisations de développement, a été organisé, le 01 septembre 2008. Au fil des échanges,

d’aucuns constaterent qu’il pourrait y avoir une confusion entre la commission sociale et celle
chargée des affaires religieuses (...) d’autres tenaient, vaille que vaille, & faire figurer le mot

«religieux « dans les commissions, en insistant sur le fait que la « légitimité dans la communauté

rurale est incarnée par le marabout et personne d’autres » (Mamadou Dramé, 2008 : consulté le 20

juin 2011)

Si le rapport de I’ONU-Habitat impute la responsabilit¢ de coordination de
développement local au pouvoir municipal, montrant par la méme occasion la tendance
institutionnelle des rapports de I’ONU, il ne met pas assez en évidence le pouvoir d’action des
chefferies religieuses dans la collectivité. Celles-ci s’impliquent dans la gouvernance locale en
fournissant des biens et services publics, surtout pendant les événements religieux a Médina Baye
pour associer les succés matériels a la mobilisation collective, offrant du méme coup du capital
social a leurs actions. Tel que nous 1’a évoqué M. Mbaye (secrétaire municipal a Kaolack en
2008), la mise en place d’une quarantaine de salle de classes ouverts et de trois centres

d’enseignements religieux en mars 2008 3 Médina Baye participe a ce désir de s’impliquer dans

126 A Vinstar de beaucoup de foyers religieux comme Touba, Tivaouane ou Cambéréne, lorsque
Médina Baye accueille une cérémonie religieuse d’envergure (GAMOU), il est fréquent que les religieux
dans leurs discours rapportent aux collectivités locales, personnalités politiques et médias présents, les
réalisations et les actions effectuées ou a accomplir dans la localité.




125

les domaines de compétences, pourtant dévolues a la mairie. Elles s’efforcent de fournir aux
jeunes résidents de Médina Baye une éducation religieuse et non exclusivement laique, influencée

par « I’école frangaise ».

Comme 1’évoque I’ONU dans son rapport (ONU-Habitat, 2009 : 06), le transfert des neuf
domaines de compétences n’a pas €té suivi du transfert concomitant des ressources financicres et
humaines. Il en découle des insuffisances dans 1’exercice effectif de ces compétences dont
certaines sont prises en charge par les acteurs religieux. L’éducation, compétence transférée en
vertu de la décentralisation au Sénégal constitue un secteur d’activité stratégique dans la
gouvernance des chefferies tidjanes-niassénes, a ’instar des infrastructures publiques. En effet,
I’action de ces chefferies dans la gouvernance est également perceptible dans les infrastructures
publiques et 1’assainissement a Kaolack. Ces deux domaines publics ont constitué depuis
longtemps des secteurs d’activités stratégiques dans la localité, & cause de l’incapacité des
services municipaux a prendre en charge le ramassage d’ordures et de pallier aux
dysfonctionnements des voies publiques. A V’instar de la plupart des villes sénégalaises, la
commune de Kaolack est confrontée a de sérieuses difficultés sur le plan de la gestion urbaine et

environnementale.

Le rapport de ’ONU-Habitat sur le profil urbain de Kaolack (ONU-Habitat, 2009 : 06)
évoque le caractére de ville-carrefour de Kaolack et 1’accroissement continu de sa population
comme facteur explicatif de ’augmentation de la quantité de déchets dans la localité. La gestion
des ordures ménageres, la gestion des eaux usées et pluviales et la problématique des «tannes»
(terres inondables) constituent de véritables défis pour la gouvernance locale de Kaolack. Dans ce
registre, 'imbrication progressive des chefferies religieuses dans la fourniture et ’entretien des
biens et services publics favorables a ’assainissement accroit ’influence de celles-ci dans la
gouvernance locale : « en matiére de gouvernance, il semble peu probable d’entreprendre des
projets locaux de développement a Kaolack et Médina Baye sans pour autant obtenir 1’aval
préalable du maire et des autorités religieuses » (entretien avec Elimane Kane, professeur de

philosophie, Dakar, juillet 2007).




196

A Médina Baye, un programme d’assainissement de la commune (programme
ECOQUARTIER) lancé en aolt 2007 par la mairie de Kaolack pour la réalisation de
canalisations'”’ a été financé en partie par la famille khalifale. Selon ce que nous rapporte le
journal Le Soleil, Cheikh Tidjane Ibrahim Niasse, membre de la famille khalifale de Médina Baye
s’est personnellement impliqué pour doter le quartier de systémes de canalisation
opérationnels en s’exprimant ainsi lors du lancement du programme : « (...) La famille Niass¢ne
a contribué avec un montant de trois millions de FCFA aux efforts déja consentis mais
insuffisants de 1’Etat » (Mohamed Sagne, Le Soleil, consult€ en Aofit 2007). La concertation entre
les pouvoirs municipaux et chefferies religieuses permet la mise en place de projets collectifs tout
en assurant le contrdle de 1’espace public local. En s’associant aux succés de la chefferie, la
mairie s’inscrit dans une stratégie de mobilisation des ressources financiéres et de négociations

avec I’autorité religieuse, détentrice de la 1égitimité populaire a Kaolack :

Le maire le reconnait bien, lui qui a fait de cette canalisation une priorité dans les projets 4 venir
de la mairie. D’ailleurs, il a rassuré le Khalife devant 1’assistance nombreuse venue en ce jour de
lancement du projet d’assainissement qui entre en droite ligne avec I'urgence qu’il convient
d’accorder a I’évacuation des eaux usées et de pluies (Mohamed Sagne, Le Soleil, consulté en
Aoiit 2007).

S’il convient de relever I’apport significatif d’ADM dans ce programme
d’assainissement'”, la volonté d’implication des chefferies religieuses dans les projets de la
municipalité est belle et bien évidente et atteste de leur dessein d’y exercer un contrdle. Elles
désirent sauvegarder les acquis et les intéréts de la communauté en choisissant les « hommes
dévolus a leur cause au sein de Kaolack » (entretien avec Ousmane Ndour, adjoint municipal,
Kaolack, juillet 2008). Dans la gouvernance, on constate des enjeux politiques entre la chefferie
religieuse, représentée par la famille khalifale et son porte-parole, le chef religieux-politicien,

129

Serigne Mamoune Niasse'® et le maire Khalifa Niasse'*°, membre de la famille khalifale. Pour

127 Selon ce que rapporte la presse, ce programme aurait cofité 400 millions de ¥ CFA pour
effectuer des canalisations dans le quartier religieux de Médina Baye. Le programme «ECOQUARTIER »
a ¢té lancé par la mairie 4 Médina Baye pour sensibiliser les populations contre le déversement des eaux
usées, dans la localité.

128 Sud-Quotidien évoque le contrat de ville avec I’Agence de développement municipal (ADM)
permettant d’accéder & un financement supérieur de trois milliards de FCFA dans le cadre d’un programme
national de renforcement et d’équipement des collectivités locales (PRECOL).

122" Au moment o nous faisions nos enquétes, Serigne Mamoune Niasse, décédé le 28 octobre
2011 était le porte-parole du Khalife Général des tidjanes-niassénes (Cheikh Ahmed Dame Ibrahima
Niasse). Chef religieux et fils de Baye Niasse, il fut le président du Rassemblement pour le peuple (RP),
parti politique qui souhaite renforcer son pouvoir d’action et de décision, dans la région (Kaolack), tout en
nourrissant de grandes ambitions politiques, pour le Sénégal.




197

soutenir les projets de développement local de Médina Baye, le maire s’appuie sur les chefs
religieux. La concertation entre ces deux acteurs se traduit dans les programmes d’appui et
d’investissement prioritaires (PIP) que la commune de Kaolack a entrepris avec I’ADM, dans le

cadre de son contrat de ville.

En effet, parmi les secteurs privilégiés par la mairie, le quartier de Médina Baye constitue
I'un des premiers devant bénéficier d’un appui financier de 443 millions de FCFA. Ce
financement servira a I’assainissement des eaux usées, au drainage des eaux pluviales, a la
construction d’équipements marchands, au désensablement de la voirie, au réseau d’éclairage
public, au ramassage des ordures, a I’entretien des espaces verts, etc. (Gonzales, Le Soleil,
consulté le 20 aoat 2008). Méme si, a ce jour, les travaux de canalisation de Médina Baye ne sont
pas encore achevés, ’influence des chefferies religieuses dans la gouvernance locale demeure bel
et bien croissante ; tout autant que ’action d’ANSARQUDINE. Nous nous proposons dans la
prochaine section de présenter le groupement de réflexion ANSAROUDINE (GRAD) pour

montrer la portée de son action dans la gouvernance locale.

6.2.3. Le capital social des associations tidjanes-niassénes

Le GRAD (Groupe de Réflexion ANSAROUDINE) a été fondé le 1% juillet 1995 par des
étudiants tidjanes-niassénes qui se sont inspirés des écrits et des enseignements de Baye Niasse
pour créer leur association. JAMIYATU ANSAROUDINE est née des recommandations de Baye
Niasse, qui avait donné consigne a ses disciples de créer des structures associatives ayant comme
devise NAHNOU ANSAROULAH. C’est a dire « ceux qui aident la religion, ceux qui aident
Dieu ». Baye Niasse souhaitait que tous ses disciples puissent se regrouper au sein d’une
« structure générale d’entraide, en dépit du lieu de résidence, qu’il fiit un petit village, une grande
ville, voire un quartier » (entretien, Cheikh Tidjane Gaye, président du GRAD, Dakar, Sénégal,
juillet 2008).

L’espace symbolique tidjane-niasséne édifie la conception unitaire de ces structures qui

se veulent nationales (Sénégal), régionales (Gambie, Ghana, Nigéria) et internationales (France,

1% Au moment ol nous faisions nos enquétes le maire de Kaolack était Khalifa Niasse, il a été
remplacé en mars 2009 par un nouveau maire Madieyna Diouf, qui n’appartient pas a la famille khalifale
mais dont le parti politique (AFP : Alliance des forces du progres) est celui de Moustapha Niasse, homme
politique, membre de la famille khalifale, trés influent dans sa région et au Sénégal.




198

Italie, Etats-Unis). Le statut international de Baye Niasse permet I’existence de ces fédérations
qui intégre tous les disciples tidjanes-niassénes, ou qu’ils soient. En effet, dans une lettre adressée
a sa communauté, Baye Niasse indique a tout falibé (disciple) 1’obligation de faire partie d’une
association religieuse (daira). Cette exigence centrale a I’identité tidjane-niasséne renforce la
Iégitimité symbolique de ces structures. Ou qu’il soit le disciple tidjane-niasséne est lié a une
daira qui elle-méme est intégrée dans des structures fédératives (ANSAROUDINE). C’est ainsi
que s’inscrit le lien identitaire ou le pére (Baye Niasse) indique a ses disciples la voie a suivre
afin de s’affilier a une structure locale, nationale ou internationale. A travers ce principe, certains
peuvent y déduire un caractére de dépendance et de contrdle des chefs religieux a I’égard de
«dévolus fideles ». Nous préférons y voir plutét une volonté de ces chefs de perpétuer
I’affiliation identitaire dans la socialisation et I’action collective au-dela méme du lieu sacré
(Médina Baye). En effet, ces structures permettent la territorialité de 1’identité collective tidjane-
niasséne au sein d’espaces fédérateurs qui renforcent les liens sociaux entre membres des dairas

et fédération ANSAROUDINE.

En associant 1’éducation, la santé, la promotion de la jeunesse aux questions de
développement économique et social, ces structures prennent le relais des chefferies religicuses
dans la gouvernance locale en combinant appartenance religieuse et action sociale. Elles se
donnent comme vocation de prendre en compte les besoins économiques et sociaux au Sénégal
car parfois «ces chefferies religieuses négligent ce volet en s’adonnant exclusivement aux
activités spirituelles et religieuses » (entretien, Cheikh Tidjane Gaye, président GRAD, Dakar,
juillet 2008). Toutefois, en matiére de gouvernance locale, I’action entre chefferies et associations

est beaucoup plus concertée.

L’agriculture constitue a ce titre un domaine d’action privilégiée. Une fondation,

131

supportée par la famille khalifale™ de Médina Baye a ét¢ mise sur pied pour mettre en valeur des

zones rizicoles dans la vallée du Fleuve Sénégal :

Afin de résorber le probleme de 1’autosuffisance alimentaire et le manque cruel de riz au Sénégal,
les disciples du GRAD et des dairas exploitent depuis 2005 des champs rizicoles et produisent un
riz local de qualité différent du riz importé. (Entretien avec Cheikh Tidjane Gaye, Président du
GRAD, Dakar, Juillet 2008).

B! 11 nous a été difficile de connaitre les montants exacts des contributions des membres de la
famille religieuse & cette fondation. Des responsables du GRAD nous ont indiqué que des membres de la
famille de Médina Baye offraient des contributions généreuses. Feu Imam Assane Cissé, Baba Lamine
Niasse, Serigne Mamoune Niasse, Serigne Cheikh Tidjane Niasse et plusieurs de ses fils effectuent des
dons aux associations 4 chaque fois qu’ils sont mis au courant de leurs activités.




199

Meéme si la quantité de riz produit dans ces champs n’est pas si abondante, ces activités
socio-économiques renforcent le capital social du GRAD dont les membres s’impliquent
personnellement pour récolter et distribuer le riz d’abord dans la communauté puis assurer la
commercialisation au-deld. L’un des objectifs du GRAD est de stimuler des programmes
d’activité économique mais aussi de regrouper tous les condisciples tidjanes-niassénes en
fonction de leur champ de spécialisation. Nous nous proposons d’évoquer I’action de BAM (Baye
Assistance Médicale), structure créée par le GRAD en 2002, qui unit des professionnels de la

santé, tidjanes-niassénes qui s’impliquent dans I’action locale.

Baye Assistance Médicale

La structure appelée Baye Assistance Médicale est composée uniquement de médecins,
pharmaciens, assistants sociaux, infirmiers, etc. Tout ce personnel médical agit dans le secteur du
travail social ou de la santé, surtout a 1’occasion des manifestations religicuses. L’action de BAM
se caractérise par des mesures diverses (mise sur pied d’antennes médicales, création de postes de
santé, fourniture de services sociaux, consultations médicales gratuites, distribution de

médicaments, sensibilisation sur les MST, lutte contre le paludisme et I’insalubrité, etc.).

La prise en charge des besoins sanitaires et sociaux par BAM ne s’étend pas uniquement
a la communauté de Baye Niasse. En effet, I’action de cette structure médicale concerne toutes
les collectivités : « il est fréquent que les médecins se déplacent dans plusieurs localités pour
aider les populations, gratuitement, consulter les malades, souvent des personnes dgées et des
enfants, donner des conseils de sensibilisation et de prévention aux jeunes, etc.» (Entretien
Cheikh Tidjane Gaye, Dakar, juillet 2008). A Kossi, par exemple, village historique’®? du
Sénégal, des journées de solidarité sont organisées par le GRAD et BAM (consultation gratuite,
distribution de médicaments, d’habits, de la nourriture, des denrées de 1 nécessité). Tous les
disciples tidjanes-niassc¢nes participent a cette activité en offrant gratuitement des habits ou des
vivres aux collectivités locales et environnantes et nombres de personnes qui s’y déplacent pour

tirer profit des soins et services offerts gracieusement. L’action gracieuse de cette structure

32 Une journée de solidarité et de consultations gratuites est réguliérement organisée dans la
localité de Kossi, situé a4 9 kms de Kaolack. Kossi est un lieu symbolique qui a servi de refuge lors des
périodes d’agitation au sein de la famille tidjane-niasséne. Berceau de la Faydu Tidjani, Kossi est un lieu ot
Baye Niasse a enseigné a ses premiers disciples, comme Seydou Alioune Cissé, Mame Baye Niasse,
Seydou Ousmane Faye, Kossi constitue depuis lors un lieu de culte pour cette communauté.




200

médicale est beaucoup appréciée par les collectivités qui sont souvent incapables de payer leurs
soins ou de se déplacer dans des établissements publics de santé par manque de moyens. Ce qui

renforce le capital social de ces structures tidjanes-niassénes :

Les gens montrent leur témoignage de sympathie en venant en masse se faire soigner lors des
GAMOU, en s’intéressant de plus en plus aux activités de la communauté, comme dans le cas du
11""™ GAMOU des talibés de Baye Niasse a Ndande, le 04 et le 05 novembre 2007, ot pendant
deux jours vendredi et samedi, des séances de consultations gratuites ont été organisées par BAM
(entretien, Dr El Hadj Abdoulaye Niasse, président de BAM, Aot 2008, Dakar).

Méme s’il reconnait que les pouvoirs publics et autorités sanitaires nationales apprécient
plus ou moins bien leurs interventions, du fait de leur influence directe dans le quotidien des
populations, le président de BAM nous a €galement évoqué la volonté « d’institutionnaliser » sa
structure en ONG. BAM est une association bénévole mais qui requiert un financement plus
conséquent car la cotisation de ses membres n’est pas toujours suffisante pour fournir des
médicaments aux collectivités locales. Malgré le soutien des chefs religieux dans I’achat
d’équipements médicaux, la popularité grandissante de cette structure au Sénégal requiert un
support financier plus important. La volonté des dirigeants de BAM de transformer leur structure
en une ONG locale montre le caractére inéluctable de 1’autonomie financiére nécessaire a une
structure locale dont la portée est nationale : « Nous avons déposé un récépissé au ministére de
I’Intérieur pour que notre structure soit reconnue comme une ONG pour renforcer notre action
sociale dans tout le Sénégal» (entretien, Dr El Hadj Abdoulaye Niasse, président de BAM, Dakar,
Aoiit 2007). L’exemple de ces deux structures d’ANSAROUDINE (GRAD et BAM) atteste du
capital social des associations religieuses. Leur pouvoir d’action au niveau social et sanitaire est

de plus en plus important au sein des collectivités locales.

Au sortir de cette analyse, on ne peut affirmer que les chefferies exercent un pouvoir
absolu dans la gouvemance locale a Kaolack, on aurait tort d’éluder le capital social des
structures fédératives ’ ANSAROUDINE. A I’instar des mouvements associatifs de Cambéréne,
ces groupements fédératifs exercent un réle important dans la collectivité locale, surtout lors
d’événements religieux. Nous nous proposons dans la derniére section de ce chapitre de montrer
comment Médina Baye constitue un espace de socialisation politique & travers les interactions
entre chefferies, associations religieuses et gouvernement national, pendant le GAMOU de

Meédina Baye.




201

6.3. Processus de socialisation politique : les GAMOU

La concertation entre politiques et religieux est renforcée a 1’occasion d’événements
religieux, comme les pélerinages (GAMOQOU) ou ’on constate a ’instar d’autres foyers comme
Touba, Cambéréne, Tivaouane, une présence remarquée d’autorités politiques locales et
nationales (maire, membres du gouvernement, etc.). Ces événements font parfois penser a des
«foires-internationales » ou des « rencontres d’affaires » tant on remarque la présence d’acteurs
municipaux, de partis politiques, de la presse, d’entreprises privées et publiques (comme TIGO,
ORANGE, compagnies de téléphonies numériques au Sénégal, la SENELEC, etc.). Chaque
acteur profitant de 1’affluence générale pour promouvoir des idées, produits et actions afin
d’attirer une masse d’adhérents a leurs convictions. C’est surtout 1’occasion qui est prise par les
religieux afin de renouveler leur collaboration avec les politiques. Nous nous proposons d’évaluer

les enjeux politiques pour les acteurs locaux de Médina Baye.

6.3.1. Le poids politique du chef religieux Mamoune Niasse

Les GAMOU sont les moments privilégiés des familles religieuses pour exprimer leurs doléances ;
ils se réunissent avec les pouvoirs publics qui leur octroient des contributions financiéres, de
I’argent en espéces, des billets pour les pélerinages 4 la Mecque, des garanties financiéres pour des
projets urbains, etc. (entretien Mapenda Mbaye, secrétaire municipal, Kaolack, juillet 2008).

Cette déclaration d’un représentant de 1’Etat de Kaolack montre comment les familles
religieuses profitent d’événements religieux pour consolider leurs relations avec les collectivités
locales en remettant notamment des billets de pélerinage a celles-ci. Si ces stratégies affermissent
le marketing politique en incitant 4 des adhésions lors de futures élections législatives, elles
permettent surtout de renforcer le capital social et le pouvoir d’action des religieux a Kaolack et
au Sénégal. A Dinstar de Serigne Mamoune Niasse, les religieux ne se contentent plus d’occuper
uniquement |’avant-scéne de la politique locale mais ambitionnent également de briguer des

postes dans le gouvernement ou de se présenter aux élections présidentielles.

L’action du « religieux-politicien » selon ses partisans ne se situe pas en porte-a-faux
avec son statut de dignitaire religieux dans la communauté (chef religieux, fils de Baye Niasse)
mais bien au contraire s’inscrit dans le sillage de ’engagement progressif des religieux dans le
territoire local et national. En effet, 1a portée politique détenue par Serigne Mamoune Niasse dans

la région est telle que ce dernier préfére s’intéresser aux activités nationales. Toutefois, les jeunes




202

de son parti (RP : Rassemblement du peuple) I’exhortent a prétendre a la candidature de la mairie
de Kaolack : «Les jeunes du RP ont exigé que leur leader soit investi candidat a la mairie de
Kaolack, avant d’étre élevé au rang de premier vice-président du Conseil régional [...] au vu du
poids €lectoral de [...] Serigne Mamoune Niasse » (Papa S. Séne, LAS, consulté le 20 juillet
2010). Le religieux-politicien, qui pendant longtemps faisait partie de la mouvance présidentielle
(soutenant de 2000 a 2009 le parti d’Abdoulaye Wade) a garni récemment les rangs de
lopposition politique. Face al’inertie du gouvernement a résoudre les problémes socio-
économiques (hausse du prix au producteur, taux de chomage €levé chez les jeunes, émigration
clandestine et paupérisation des habitants de la région du Saloum), le chef religieux s’est mis en
campagne. Toutefois, ce statut politique du porte-parole du Khalife crée des émules au sein des
membres de la famille religieuse. En effet, ceux-ci considérent que méme si ses revendications
sont légitimes (I’agriculture, I’éducation, I’emploi et 1’aménagement du terroir devant étre des
priorités a Kaolack), Serigne Mamoune Niasse ne devrait pas utiliser les événements religieux

pour exhorter a un ralliement politique :

[...] des membres de la famille Niasséne estiment que le porte-parole Mamoune Niasse [...] a été
maladroit en exhortant les fideles de Baye Niasse a soutenir le Président Wade [...] lors des
€lections locales du 22 mars 2009. Et si certains s’interrogent encore du caractére incongru de la
démarche, d’autres trouvent par contre que la famille Niasséne regroupe dans son ensemble toutes
les sensibilités politiques du pays et au’il est tout a fait inopiné dans ces genres de rassemblement
religieux de favoriser certains partis  ..] au détriment des autres (Fall, A., Sud-Quotidien, consulté
le 11 mars 2009).

Par contre, pour le porte-parole de la famille tidjane-niasséne, évoquer les principes
politiques ne saurait aucunement étre en contradiction avec le role de chef religieux dans la

communauté :

Avant, on disait que le marabout devait se limiter 4 son chapelet et sa natte. C’est vrai, mais il doit

aussi s’occuper du bon fonctionnement de la Cité. Méme si ce n’est pas pour lui, il doit le faire
pour la communauté qui dépend de lui. Car, lorsque les talibés ont des problémes, ils viennent voir
le marabout. Et c’est lui qui fait des interventions auprés des élus [...]. Mais ces interventions
doivent se faire dans la 1égalité. Et puis, j’aime la politique, j’ai la conviction que tout le monde
doit s’impliquer dans les affaires de la Cité (Serigne Mamoune Niasse, in Cheikh Fadel Barro et
Elimane Kane, Le Soleil, 03 juin 2006 : 05).

On pergoit a travers cette déclaration la volonté de Serigne Mamoune Niasse de ne pas se
cantonner & un réle de « marabout» mais de participer a des activités politiques pour la
gouvernance de la cité. Si le role de médiation entre collectivités et pouvoirs publics a longtemps
¢été mis de I’avant, il apparait clair que le religieux ne s’y limite plus désormais. En effet, il est
fréquent de voir les chefs religieux tidjanes-niassénes progressivement s’impliquer dans leurs

localités, prenant des fonctions toujours plus politiques. Certains membres de la famille religicuse




i 203

de Médina Baye (Khalifa Niasse, ancien maire de Kaolack, Mouhamed Mahi Ibrahima Niasse,
chargé de mission a la présidence de la république, Serigne Mamoune Niasse, premier serviteur
du rassemblement pour le peuple (RP), Mouhamed Khoureychi Niasse de 1’ Alliance des forces du
progrés (AFP), Mbaye Yacine Niasse, Moustapha Niasse, membres de 1’opposition politique)

sont tous des acteurs qui participent a la « gestion de la cité » au niveau local ou national.

Kaolack est une ville religieuse qui constitue & 'instar de Touba le domaine de
prédilection d’hommes politiques mais reste la chasse-gardée des chefs religieux qui souhaitent
étre les acteurs plénipotentiaires de la gouvernance. Les religieux sont si importants 8 Médina
Baye qu’ils demeurent « trés en demande » dans ’espace politique, notamment pour favoriser des
adhésions politiques. Ainsi, suite au décés du marabout Serigne Mamoune Niasse, le 28 octobre
2011, plusieurs hommes politiques, candidats a la prochaine investiture présidentielle au Sénégal
en 2012, se sont précipités a Médina Baye, pour étre les premiers a présenter leurs condoléances a
la famille tidjane-niasséne, éplorée. Si on peut relever le fait que plusieurs responsables politiques
et religieux aient déploré la perte d’une figure religieuse et politique proéminente comme
Mamoune Niasse, on ne peut s’empécher d’évoquer les stratégies politiques de ces candidats.
Elles consistent a figurer parmi ceux qui accompliront le plus d’initiatives solennelles ou
prononceront les meilleurs discours magnifiant le défunt religieux, lors des funérailles du
marabout-politicien, 4 Médina Baye. A ce jeu, le président Wade a remporté la bataille pré-
électorale qu’il menait contre ses principaux opposants politiques, dont Idrissa Seck, proche
collaborateur de Serigne Mamoune Niasse. En effet, il fut I’'un des premiers a présenter ses
condoléances et a se rendre & Médina Baye, avec tout un cortége gouvernemental et hauts
représentants parlementaires. Mais, son meilleur acte symbolique en vue de récupérer les
suffrages des fideles de Mamoune Niasse fut de nommer le fils du défunt marabout, Baye

Ibrahima Mamoune Niasse, comme membre du Sénat du Sénégal, en remplacement de son pére.

Les actes « bienfaisants » des politiques a 1’égard des religieux perpétuent la logique de
collaboration voulue par les politiques, dans des localités ou ils n’ont que peu ou prou de
légitimité. Ils ont comme effets de convaincre des religieux parfois indécis, comme le montre

cette déclaration de Baye Ibrahima Mamoune Niasse 4 la suite de sa nomination par Wade :

(...) Je m'en remets toujours a Dieu. C'est pour cela que je n'ai pas cherché a étre nommé ou que
ce soit car, je n'aime pas les tiraillements. Mais en ce qui me concerne, les états d'dme du président
Wade ou d’Idrissa Seck viennent en second lieu, aprés l'intérét du peuple qui passe avant tout.
Cependant, des rumeurs fusent de partout. Mais je crois que le président Wade est sincére, et n'a
pas hésité a placer sa confiance en moi et je ferai tout pour ne pas le décevoir (B. Seck, 2011 :
consulté le 05 décembre 2011).




204

Cette situation conduit les politiques et les sociétés publiques ou parapubliques a
« courtiser » les religieux et a tout mettre en ceuvre pour que les événements religieux organisés
dans ces localités soient des probants succés. En témoignent, les coupures d’électricité si
communes en temps régulier a Kaolack et dans le reste du Sénégal ; lors des GAMOU, les
responsables de la SENELEC offrent des services de premi¢re qualité en électricité, sans
délestages pour assurer le bon déroulement de ces événements. Lors du GAMOU de Médina
Baye en 2010, Seydina Issa Kane, dirigeant de la SENELEC s'est personnellement rendu chez les

chefs religieux tidjanes-niassénes pour les rassurer :

La SENELEC a donné l'assurance qu'il n'y aura pas de coupure d'électricité deux jours avant et
deux jours aprés le GAMOU [...] M. Kane a promis qu'il n'y aura pas de coupure méme pour les
clients qui n'ont pas encore payé leur facture. La SENELEC a apporté un groupe électrogéne de
1250 KVA 3 [...] Médina Mosquée afin de secourir les sites stratégiques du GAMOU et les
alentours de la mosquée, la maison du Khalife et la place publique (Ndeye Fatou Thiam, Le
MATIN, le matin.com, consulté le 21 mars 2010).

Les religieux profitent de ces événements pour évoquer leurs doléances aux représentants
de ces sociétés nationales : « les chefs religieux [...] demandent que le service d’électricité soit
meilleur que ’année précédente. Le Khalifa de Léona Niasséne [...] a demandé de 1'éclairage
public dans son quartier car c'est avec des lampes de poche qu'ils circulent la nuit » (Ndeye Fatou
Thiam, Le MATIN, le matin.com, consulté le 21 mars 2010).

Le capital symbolique des chefferies religieuses se renforce aupres des populations, lors
des pélerinages, lorsque celles-ci viennent comme lors du Magal de Touba, renouveler leur pacte
social dans la localité fondée par Baye Niasse. Le capital social se renforce aussi auprés de ces
mémes populations venues constater les actions sociales des chefferies dans la localité. La
régulation menée avec les politiques (maires, ministres, chefs d’entreprises, magnats de la presse,
etc.) s’accentue lors de ces événements avec plusieurs acteurs influents qui se déplacent pour
figurer dans le «gotha» des personnalités publiques présentes. Des rencontres privées ou

publiques sont organisées entre religieux et politiques & 1’occasion de ces événements.

6.3.2. L’interaction entre chefferies et associations religieuses

Si les chefferies interagissent beaucoup avec les politiques lors d’événements religieux,
elles le font également avec les associations religieuses, notamment avec le GRAD. D’ailleurs,
des membres de la famille khalifale s’impliquent réguliérement au sein de cette structure, a

I'instar de Serigne Mamoune Niasse, qui y cumulait les responsabilités de porte parole de la




205

famille khalifale et coordonnateur des fédérations ANSAROUDINE. En 2008, le GRAD a
organisé avec I’appui de Serigne Mamoune Niasse, la 17 et 2°™ édition des Journées de Médina
Baye. Ces journées permettent aux structures associatives et représentants des chefferies de
regrouper ’ensemble des disciples, professionnels, intellectuels tidjanes-niasseénes en ateliers de
travail pour discuter de questions locales, sociales, économiques, religieuses, etc. A I'issu de ces
ateliers, des avis consultatifs sont émis sur la gouvemance, le regroupement associatif,
I’encadrement collectif, etc. puis rapportés au Khalife Général des tidjanes-niassénes (Cheikh
Ahmed Dame Ibrahima Niasse). Des mesures locales sont ensuite prises en conformité avec les
décisions des divers représentants de la communauté tidjane-niasséne. La mobilisation du GRAD
au sein de la communauté leur permet de détenir un véritable pouvoir d’action dans la
gouvernance. Toutefois, celui-ci est soumis au bon vouloir' des chefferies religieuses. Elles
contribuent financiérement aux activités du GRAD, sont conscientes et trés enclines a céder du
pouvoir a ces structures fédératives, tant que celles-ci remplissent 1’objectif de mobilisation

sociale a laquelle elles sont aussi dévolues. L’action du GRAD 4 cet effet est considérable.

Lors des GAMOU, le GRAD s’active dans la mobilisation et se charge de réunir les
disciples selon leur affiliation professionnelle. A I’instar des médecins, les Talibés formés en
NTIC (Nouvelles Technologies de I’Information et de la Communication) ont ét¢ regroupés et ont
méme créé un site multimédia, Fayda.net, chargé de retransmettre les grandes manifestations
religieuses de la communauté de Baye Niasse et permettre a la diaspora tidjane-niasséne de les
suivre. La diffusion internationale permet de rejoindre plusieurs milieux et territoires, renforgant
les liens communautaires, malgré la distance et le décalage horaire. La retransmission de ces
événements se fait en direct et les vidéos de ces événements sont compilées offrant la possibilité
de voir ou de revoir certaines activités religieuses. La tribune libre qu’offre la Fayda.net permet
également la contribution des intellectuels de la communauté de Baye Niasse qui expriment leur
point de vue sur les grands problémes politiques, sociaux et économiques sur le site. D’ailleurs, le

président du GRAD, M. Gaye avait profité de cette tribune pour interpeller I’Etat du Sénégal et la

' Lors de notre entretien avec le président du GRAD (Cheikh Tidjane Gaye), nous avons appris
que des membres du GRAD ont voulu prendre en charge 1’assainissement du quartier de Médina Baye.
Plusieurs retards ont caractérisé le début des travaux de réfection de la canalisation de Médina Baye,
organisé par I’ADM et la commune de Kaolack. Toutefois, 4 I’issu des journées de Médina Baye, le GRAD
sur recommandation des représentants du Khalife a décidé d’attendre le lancement des travaux et de n’agir
que si son appui était requis. Le pouvoir des chefferies religieuses dans la gouvernance s’exprime ici de
maniére tangible.




206

direction générale de la RTS (Radio Télévision du Sénégal) dans le cadre d’un événement

tidjane-niasséne non diffusé dans les ondes nationales :

M. Le Directeur, j’appartiens 4 une communauté qui se dit 1ésée dans le traitement et dans la prise
en charge de I'information des familles religieuses au Sénégal. En tant qu’intellectuel, qui évolue
dans le cercle des familles religieuses, si je détiens une information utile et nécessaire, je viendrais
4 la RTS pour vous donner une documentation fiable et utile pour vos reportages sur les familles
religieuses et vous en ferez le traitement qui sied (Cheikh Gaye, La Fayda.net, consulté le 20 mars
2010).

Si on pergoit de la part de ces intellectuels tidjanes-niassénes une stratégie évidente de
contrdler I’information qui est diffusée, on discerne également leur volonté de s’affirmer de plus
en plus dans un registre national et international. La RTS diffusant ses programmes dans
plusieurs pays de la sous-région, la communauté tidjane-niasséne souhaite a 1’instar d’autres
communautés religieuses avoir un « traitement équitable » dans le choix des programmes. En
effet, il est fréquemment rapporté une orientation « mouride » de la chaine gouvermementale qui
accorde plus de temps d’antenne & la communauté affiliée au président de la république
Abdoulaye Wade, (A. Bathily, 2009 : 42). Si cet argument est souvent scandé dans la presse, il est
brandi comme « fer de lance » par les jeunes tidjanes-niassénes qui contestent le « discrédit » de
leur communauté dans la presse. C’est la raison pour laquelle les jeunes disciples créent de plus
en plus leurs propres résecaux informatiques (ANSAROUDINE.org, FAYDA net, Houda.sn,
Faydatijaniya.org, Niasséne.net) et d’autres groupes de discussion sur des réseaux sociaux comme
FACEBOOK, etc. Plusieurs associations religieuses créent leur propre site pour perpétuer les
liens communautaires, suivre les activités religieuses et favoriser le regroupement collectif méme
au-dela du territoire sacré. Ces sites accentuent la territorialité de I’identité tidjane-niasséne qui

se déploie dorénavant dans 1’espace social des réseaux d’internet.

Nous avons interrogé des disciples tidjanes-niassénes lors d’'un GAMOU sur les raisons
qui les incitaient a créer des sites internet. Pour beaucoup, la principale réponse était la volonté de

perpétuer les liens communautaires et le legs de Baye Niasse dans d’autres canaux de diffusion :

Afin de faire profiter a tous les Talibés de Baye des événements de ce genre, il nous faut mieux
diffuser les principes de Baye. Plusieurs reportages de journalistes sur notre communauté portent
sur les activités économiques de Médina Baye avec les maliens, guinéens, mauritaniens et sud-
africains qui viennent y vendre ou acheter des produits locaux mais on ne peut pas se contenter
uniquement de ce volet lorsqu’on parle de Médina Baye (entretien, Khadim DIAGNE, vice-
président d’association, NAHNOU ANSAROULAHI, Taiba, Juillet 2008)




207

Pour d’autres, il était impératif d’assurer une meilleure représentation de leur

communauté au Sénégal et ailleurs, en se servant des médias sociaux :

I1 faut bien structurer les organes de la presse et aussi créer des sites pour diffuser I’information
pertinente de notre communauté a 1’étranger ou Baye détient beaucoup de disciples (entretien,
Cheikh DIOP, président d’ Association, NAHNOU ANSAROULAHI, Taiba, Juillet 2008).

Si I’action du GRAD s’étend au niveau local et national (médias sociaux), elle touche
également la sphére internationale avec la commission des affaires religieuses (JAMIYATU
ANSAROUDINE) qui perpétue le caractere fédérateur de la communauté de Baye a I’extérieur
de Médina. En effet, plusieurs structures religieuses portant ce nom ont été créées a 1’étranger
(Gambie, Afrique du Sud, Nigéria, Italie, France, Etats-Unis, etc.) pour appuyer le travail des
dairas lors d’événements religieux. Elles coordonnent des regroupements collectifs et cherchent a
structurer toutes les associations religieuses lors des GAMOU. Cette commission s’efforce aussi
de faire un recensement de tous les disciples et autorités tidjanes-niassénes établis en Afrique
(Sénégal, Gambie, Nigéria, Ghana, Mali, Niger, Soudan, Mauritanie, Cote d’Ivoire, Burkina

Faso, etc.).

A cette fin, elle travaille en étroite collaboration avec 1’Association des Etudiants et
diplomés des Talibés de Baye (une association internationale qui regroupe les étudiants tidjanes-
niassénes ayant gradué au Sénégal ou a I’étranger). Cette commission supporte le travail de la
JAMIYATU ANSAROUDINE de Dakar qui regroupe I’ensemble des associations des quartiers
de la capitale. La commission des affaires religieuses fait le lien entre toutes les structures
associatives (GRAD, dairas, associations d’étudiants du Sénégal et de 1’étranger) et travaille sur
la création d’une grande JAMIYATU ANSAROUDINE regroupant toutes les structures

fédératives et associatives tidjanes-niassenes.

Son action n’est pas adressée exclusivement aux membres de la communauté de Baye
mais a toute personne sollicitant leurs services dans 1’entraide sociale. Il y a une volonté de
propager la cohésion sociale dans d’autres sphéres pour favoriser la mobilisation collective et
promouvoir le caractére fédérateur et inclusif du message de Baye Niasse. Il y a lieu de croire que
le succés de cette mobilisation dans la communauté de Baye conforte I’ouverture a d’autres

individus et espaces collectifs :

Le regroupement communautaire selon les principes de Baye Niasse n’occasionne pas chez nous
un type de communautarisme qui serait exclusivement orienté a certaines franges de la population
du Sénégal. Tous les services et instituts du GRAD s’adressent certes d’abord aux communautés
sénégalaises nécessiteuses mais également a tout individu ou groupe social ayant besoin de
recourir & nos services. (Entretien, Cheikh Tidjane Gaye, président du GRAD, Dakar, juillet 2008).




208

La portée internationale que souhaitent octroyer les responsables du GRAD & leur
structure atteste de I’influence grandissante de leur action collective. En s’appuyant sur les
principes identitaires, ils ambitionnent d’intégrer tous les disciples tidjanes selon leur champ
d’expertise professionnelle en tenant compte des domaines de compétence transférée dans les
collectivités locales (éducatif, social, sanitaire, sportif, culturel, jeunesse, urbanisation, etc.). C’est

ainsi que I’action du GRAD devient généralisée, s’étendant au-dela de 1’espace local ou national.

A T'instar de Damien Talbot (2006), nous estimons que I’espace ne doit pas uniquement
s’entendre comme un contexte purement physique, doté d’attributs matériels dans lequel se
déroulent des relations économiques et politiques. Cet espace posséde une dimension sociale
fondatrice qui permet de saisir une construction active de relations, de stratégies, de
représentations, de structures des acteurs qui s’y déploient. Dans le cadre de I’espace de Médina
Baye, il est symbolique avant tout, diffus au sein d’un « espace physique, construit, travaillé,
modelé, partagé par les hommes (...) conservant comme fondement le cadre matériel des
interactions et des échanges » (Grosseti, 1997 : 03). L'espace de Médina Baye est certes contenu
autour d’un territoire physique, marquée par une histoire particuliére, un patrimoine sacré par la
figure de Baye Niasse, pére fondateur de la communauté tidjane-niasséne. Toutefois, cet espace
est avant tout symbolique, congu sur un ensemble dc références identitaires communes. La
construction sociale de cet espace permet d’ériger 1’identité collective sur la pluralité, la

territorialité et I’unité des tidjanes-niassénes.

Dans ce registre, la gouvernance locale a Médina Baye et a Kaolack intervient avant tout
comme un processus de construction et de diffusion identitaire des normes collectives, établies
par Baye Niasse. La chefferie religieuse (famille Khalifale) y détient le capital symbolique tout en
y régulant I’action collective. Les structures d’ANSAROUDINE sont détentrices du capital social
et d’un pouvoir d’action graduelle surtout auprés des collectivités locales. La mairie de Kaolack
détient un faible capital social mais agit dans la gouvernance locale, étant détentrice de la
légitimité politique et étant I’unique représentant de I’Etat. La régulation des relations entre ces
acteurs repose sur la concertation et I’interaction permanente. On relévera enfin I’existence d’un
systeme d’encadrement collectif propre aux acteurs religieux, associatifs et a certains membres du
pouvoir municipal : I’appartenance identitaire forgée dans la « territorialité » qui lie tout tidjane-

niassene, ou qu’il soit :




209

A cbté des liens sociaux fondés sur la parenté biologique se développent d'autres formes de
sociabilité [...] Celles-ci instaurent des types particuliers de liens valables et fonctionnels {...} au
sein de certaines entités sociales. Les liens en question se développent dans des espaces définis
d'identité de rdles, de statut, de position sociale ou d'appartenance religieuse [...] Ce sont des
cadres d'émergence de nouvelles formes de parenté structurées et scellées par des transactions et
conventions sociales (Akindés, 2003 : 391).




210

CHAPITRE VII

TOUBA, CAMBERENE ET MEDINA-BAYE : LE POUVOIR DES RELIGIEUX
DANS LA GOUVERNANCE

Dans ce chapitre, nous nous proposons de dégager et de comparer les conclusions de nos
enquétes a Touba, Cambéréne et Kaolack-Médina Baye. Ces localités nous ont permis de cerner
plusieurs modes de gouvernance batie sur des représentations symboliques et sur ’interaction des
pouvoirs locaux. Ces pouvoirs incluent des acteurs divers, parmi lesquels, chefferies religieuses,
élus locaux et responsables d’associations religieuses. Nous avons insisté sur la dimension
symbolique et sociale de la gouvernance, pour saisir le niveau d’influence des religieux dans les
localités ciblées. On constate une recomposition perpétuelle du pouvoir par les religieux dans la

gouvernance.

Dans la communauté mouride, le pouvoir est constitué autour de Touba, espace sacré,
sacralisé et développé par tous les mourides. Autorités religicuses, représentants de la
communauté, dont les responsables associatifs d’Hizbut Targiyyah et pouvoirs publics, au sein
desquels tentent de se greffer de hautes personnalités politiques, dont le chef de I’Etat, participent
a la gouvernance. Elle s’exprime dans 1’idéologie du travail, qui permet I’encadrement et la
participation de tous les mourides, a l’action collective, dans des projets d’urbanisation,
d’assainissement et d’exploitation agricole au sein de la communauté. C’est cette idéologie qui
permet aux chefs religieux de la famille khalifale, de s’implanter comme plénipotentiaires de la

gouvernance, a Touba. Toutefois, leur pouvoir est de plus en plus concurrencé par des acteurs




211

issus d’affiliations familiales comme Béthio Thioune ou Modou Kara Mbacké, chefs mourides
détenant des parcelles d’autorité au sein d’autres espaces (notamment, certains quartiers a Dakar).
Le capital symbolique et social de ces religieux s’accorde a leurs visées politiques au niveau
national. Ce faisant, Touba est devenu un espace « obligé » de régulation politique pour les
représentants de 1’Etat. Ce caractére certes présent, depuis I’époque coloniale est dorénavant ’un

des facteurs a succes de cette communauté religieuse dans le paysage politique du Sénégal.

Dans la communauté tidjane-niasséne, le pouvoir est fondé non pas comme a Touba sur
un territoire mais sur 1’aura international du « pére » spirituel : Baye Niasse. La gouvernance
n’est pas exclusive 8 Médina Baye. La mobilité de Baye Niasse dans plusieurs pays de la sous-
région (Nigéria, Ghana, Niger, etc.) suscite une gouvemance qui s’inscrit dans un registre de
territorialité, qui ne tient pas uniquement compte du lieu ol s’est constitué le capital symbolique
(cas de Médina Baye pour les Tidjanes-Niassénes). Elle s’exerce au-dela du territoire national au
sein d’une communauté plurinationale, unie par des liens sociaux et religieux a travers 1’idéologie
de la FAYDA. La famille de Baye Niasse produit du capital symbolique, entretenu par les
associations religieuses d’ANSARQUDINE, au travers de leurs actions sociales, locales et
internationales. Ces acteurs s’efforcent de faire face aux besoins sociaux pressants dans Kaolack,
en négociant des parcelles de pouvoir, offrant gracieusement des services de santé, s’impliquant
localement dans ’entretien et ’assainissement de lieux publics, renforgant graduellement leur
capital social dans la communauté. L’interaction entre pouvoirs municipaux et chefs religieux
s’exprime surtout, 3 I’occasion d’événements comme les pélerinages, moments propices a
’establishment religieux, pour renforcer leur capital symbolique auprés des collectivités locales.
Si la présence des représentants de I’Etat lors de ces pélerinages a longtemps permis de renforcer
les rapports de pouvoir avec les religieux, les attitudes partisanes récentes’ des acteurs
politiques ont considérablement modifié la donne. Dorénavant, la communauté tidjane-niasséne

s’efforce d’étre mieux représentée dans 1’échiquier politique et dans 1’espace public national.

Dans la communauté layenne, le pouvoir est au cceur de la localité sacrée de Cambérene,

congue comme un espace-refuge. L’idéologie du pére fondateur Baye Laye consacre une identité

1 Lors du Magal de Touba, en février 2010, 1’ancien ministre de I'intérieur sénégalais et actuel
ministre des forces armées, M. Bécaye Diop avait fait une déclaration controversée affirmant publiquement
que Touba n’avait aucune équivalence en termes de références symboliques « Touba est la référence :
Touba, affaire bi Fi-leu ». Si plusieurs autorités mourides ont ouvertement réagi pour se distancer de ces
discours politiques, cela n’a pas suffi & créer une vague de réprobations provenant des sphéres politiques,
sociales et religieuses, notamment auprés de la communauté tidjane, qui s’est sentie particuliérement ciblée
par ces commentaires.




212

collective construite sur 'unité et 1’égalité sociale. La gouvernance est le fait des chefferies et
associations qui s’efforcent de préserver le capital symbolique, par de strictes mesures religicuses
face & la déperdition des valeurs morales et 'uniformisation de la société sénégalaise.
Cambérene, situé a proximité de Dakar est constamment soumis a ces menaces, selon guides et
responsables religieux. Chefs religieux, chefs coutumiers, élus locaux et responsables
d’association sont les acteurs qui interagissent dans la gouvernance. Tout comme & Médina-Baye,
mais de maniere plus autonome, les jeunes layennes prennent en charge leurs besoins sociaux et
éducatifs. Lors d’événements religieux, ils s’approprient des parts de capital social et symbolique
en affichant publiquement leur action. De plus en plus conscients de leur légitimité sociale, ils
s’activent dans la gouvernance locale en s’efforgant de conquérir des espaces de pouvoir dans le
politique. En témoigne, la victoire des jeunes du mouvement Diamalaye, regroupés en coalitions
de partis lors des derniéres élections locales en mars 2009 et dont certains membres sont

désormais les élus municipaux a3 Cambéréne.

Dans ce chapitre, nous mettons I’emphase sur la capacité des acteurs religieux a
construire des formes de gouvernance qui agissent au niveau politique, économique et social tout
en décrivant les systémes de sens (représentations, idéologies, projets de société) au sein des
communautés mourides, layennes et tidjanes-niassénes. Nous abordons dans un premier temps, le
capital symbolique et verrons comment il est utilisé et pergu dans ces trois communautés
religicuses. Ensuite, nous nous proposons d’analyser le capital social, en identifiant
successivement les acteurs influents a Touba, Médina Baye et Cambéréne et enfin, nous
chercherons a déceler les relations de pouvoir entre acteurs locaux et nationaux surtout lors

d’événements religicux, permettant la mobilisation collective.

7.1. Le capital symbolique

A Pinstar de Dahou (2004), nous utilisons ce concept comme I’ensemble des
représentations et légitimités symboliques que produisent des acteurs religieux dans des espaces
sociaux. Par exemple, & Touba, ce capital est construit sur un « transcendantal historique
commun » (Bourdieu, 1993: 59-61) biti sur la 1égitimité socio-historique (conférée par le pouvoir
colonial puis post-colonial accordant une autonomie fonciére a la localité religieuse). A Touba,
comme dans plusieurs villes religieuses du Sénégal, la volonté de préserver ce capital a conduit

les autorités a entreprendre des mesures de sauvegarde (interdictions de fumer, de s’adonner a des



213

pratiques ludiques, sportives, etc.). Si dans la perception d’un mouride, on reste persuadé que le
lieu est espace inviolable, grice 4 la bénédiction apportée par le fondateur Cheikh Ahmadou
Bamba, il est commun de s’en assurer pleinement par le respect de ces principes. C’est cela qui
confére aux localités de Touba et Cambéréne, notamment des caractéres tutélaires et offrent la
conviction aux disciples mourides et layennes de résider dans des espaces-refuge. Dans ces cités

sacrées, les chefs religieux détiennent plusieurs pouvoirs.

7.1.1. Chez les Mourides : de I’espace-refuge a la cité idéale

Dans son ouvrage sur le Mythe de la Cité idéale, R. Mucchieli (1960) évoque
I’importance de la représentation symbolique et de la communauté des citoyens unis par un lien
social qui dépasse les caractéristiques individuelles, le statut personnel ou culturel. La Cité est
«I’image qui se préte le mieux a I’expression de I’intensification-limite du lien social, {...] du
service mutuel, de I’organisation sociale symbiotique, de la création humaine dépassant la vie des
individus » (Mucchieli, 1960 : 178). Si les mourides pergoivent Touba comme leur cité idéale,
c’est parce qu’elle est dotée avant tout d’un caractere tutélaire, renforcé par le titre foncier privé
appartenant au Khalife Général des mourides et par le réve d’une cité bénite, sanctifiée par son
fondateur Serigne Touba. D’ailleurs, la perception qu’ont les mourides de leur pére spirituel est
différente de celle qu’ont les tidjanes-niassénes ou les layennes. Chez les mourides, le fondateur
est Serigne Touba : « le maitre de Touba ». Le terme de Serigne est traditionnellement employé
pour désigner le détenteur d’un savoir et d’un pouvoir incontestable. Souvent mystique et
immatériel, ce savoir n’est pas attribué au commun des mortels; c’est le maitre spirituel qui
détient une connaissance des attributs divins et du chemin initiatique permettant aux disciples de
parfaire son comportement et sa foi pour accéder au paradis. Ce caractére lui confére un pouvoir
légitime aupres de ses disciples. Le Serigne force obéissance, respect et devoir a I’égard de ceux
qui prétendent bénéficier de ce savoir. On peut saisir le degré d’engagement de ce pouvoir pour
tout mouride, attaché a Touba. Celui qui se déclare mouride a un lien d’allégeance envers celui

qui possede Touba.

Le capital symbolique se construit sur les modes de représentation du mouride par rapport
a sa terre sacrée et a son maitre vénéré. Touba, pergu a 1’origine comme un espace-refuge, une

terre d’asile, inviolée et inviolable (les collectivités s’y réfugiaient pour échapper aux colons




214

frangais) est progressivement devenu un espace ou tout mouride convoite une terre. Le rapport

existentiel du mouride a Touba est celui d’une terre divine : mourir a Touba est I’objectif ultime.

Dans ce registre, la territorialité participe a la perpétuation des représentations au-dela des
limites physiques de la communauté rurale. Nous employons la notion de territorialité au méme
titre que Marc Abéles (1989), Boussaguet, Jacquot et Ravinet (2004) qui évoquent comment
chaque société locale génére ses propres criteéres d’éligibilité territoriale, souvent des attributs
sociaux, culturels, identitaires comme la parenté, I’ethnie, etc. pour perpétuer des réseaux de
pouvoir construits sur I'univers symbolique de I’espace politique local. Dans le cas de Touba, on
constate que cet espace s’agrandit graduellement car les chefferies religieuses veulent étendre les
principes du mouridisme au-dela de la communauté rurale. La politique de peuplement et
d’expansion territoriale est une stratégie voulue par ces acteurs pour accroitre le pouvoir de la

communauté dans tout le Sénégal.

Le capital symbolique s’accentue lors d’événements religieux ou les mourides affluent
pour le pelerinage tout en constatant les projets de développement des édifices religieux de
Touba, les fastes des cérémonies, les processions des personnages religieux et politiques, donnant
I’impression que Touba s’érige comme la ville du futur. Chacun des lieux érigés et développés
par les Khalifes (Grande Mosquée, Résidence de Cheikhoul Khadim, Place de la priére des deux
fétes, etc.) perpétue un lien symbolique évocateur avec Serigne Touba. Avec I’exode rural et
I’excroissance des villes-intermédiaires, on constate une politique de construction et
d’aménagement en termes d’infrastructures. Les Khalifes souhaitent développer Touba et
concrétiser le mythe de la cité idéale, sur le plan temporel. Les Grands Chantiers de Touba
participent & la construction symbolique de la gouvernance. Les symboles (icones des figures
d’autorité, khalifes généraux, guides religieux, etc.) présents dans tout le territoire constituent un

« entre-soi » mouride, renforcé par I’idéologie du travail.

Dans son mémoire, F. Sow (1997) évoque ce caractére symbolique, a travers la logique
de travail chez les mourides qui lie le disciple a sa communauté. Pour le disciple, il est nécessaire

d’avoir un travail physique (Khasbu) et de rendre service 3 sa communauté (Khidmat).




215

Si le travail'*

physique procure la sécurité matérielle (il est nécessaire au mouride de
travailler et de contribuer dans sa communauté), la participation a I’effort collectif renforce le
processus d’identification mouride. L’identité mouride se concrétise par le systéme d’entraide qui
lie tout disciple a I’action collective en vue du développement de Touba. Pour le mouride, il est
nécessaire d’y prendre part grace aux dividendes du travail individuel ou collectif en s’ impliquant
dans les Grands Chantiers de Touba (réfection de la Grande Mosquée, Champs de Khelcom, etc.).
En plus de faire des dons a son guide religieux, lequel se charge de les redistribuer au sein de la
communauté, le disciple doit donner son temps libre pour rendre des services a la communauté
lors d’événements ponctuels (défrichement de la forét de Khelcom) ou réguliers (Magal de
Touba, Kazu Rajab, etc.). Le travail collectif, I’obéissance a ’autorité religieuse et le respect des

lieux et figures sacrés construisent le capital symbolique dans la communauté mouride.

7.1.2. Chez les Layennes : de I’espace-refuge a la cité minimale

A Cambéréne, le capital symbolique s’édifie sur la figure du pére-fondateur et sur celle
de sa descendance. Si la sacralisation de 1’espace est moins prononcée qu’a Touba, elle assure
malgré tout un « entre-soi » layenne ou les principes d’égalité et d’unité sociale exhortés par le
pére fondateur sont préservés. Chez les layennes, la perception du « pére spirituel » prend les
attributs d’un ancétre commun (Baye Laye) auquel ils s’identifient, vouent du respect et puisent
conseils par l'intermédiaire des sermons. Ils estiment que ses préches nullement désuets
constituent de véritables enseignements des conduites, droits et obligations qui permettent
d’assurer la cohésion sociale au sein de leur communauté. Dans la mémoire collective, 1’espace
layenne est investi d’un caractére sacré (lieu de culte) qui se confond a celui de son fondateur,
Seydina Limamou Laye, per¢gu comme le « Mahdi », 'envoyé de Dieu prévu a la fin des temps,
lorsque I’opprobre et le chaos régneront sur terre. Pourvu d’un attribut messianique, Baye Laye a
comme mission d’enseigner a sa communauté les pratiques religieuses qui leur permettront de se

protéger de ces menaces.

133 Tel que décrit par F. Sow (1997 : 22), le travail offrait & I’origine chez le mouride la possibilité
de disposer d’un gain financier et de ne pas étre soumis financiérement aux colons européens. Serigne
Touba préconisait a tout disciple de se surpasser dans le travail et la priére. Dés lors, le travail allait
constituer une nécessité pour tout mouride, compte tenu du contexte répressif a I'égard des mourides
pendant la colonisation. Ils se sont tournés vers la culture d’arachide qui, & I'époque était le meilleur moyen
pour monnayer leurs récoltes et obtenir les gains nécessaires 4 leur indépendance matérielle et spirituelle.



216

La représentation que se font les Layennes de leur territoire est celle d’une cité sainte,
zone-refuge a préserver face aux risques d’uniformisation culturelle et de « déperdition morale »
pergue dans la société sénégalaise. En termes de représentations, les Layennes congoivent comme
les mourides leur localité religieuse comme un espace-refuge, qui doit étre préservé par des
strictes mesures et interdits sociaux. Cambérene est vulnérable du fait de sa proximité avec des
localités urbaines répondant & des principes et modes de vie sociale contraires aux pratiques
layennes. Si la territorialité est une notion cruciale pour les mourides et pour les tidjanes-
niassenes, la résilience sociale permet de saisir le caractére refuge de Cambéréne. La résilience
est la capacité de résister aux menaces extérieures en produisant des normes et régles sociales
permettant la protection et la réactualisation de celles-ci au sein de I’espace commun. Dans le cas

de Cambéreéne, les lieux de culte et les principes de vie sociale constituent ce patrimoine cultuel.

Dans ce registre, ’idéologie fondée sur 'unité et 1’égalité sociale permet de renforcer le
capital symbolique autour des régles de comportement des layennes (nécessité de se vétir en
blanc : symbole d’égalité sociale, lors des cérémonies religieuses). Si les mourides considérent
Touba comme leur cité idéale, les Layennes érigent Cambéréne comme leur « cité-minimale »,
une zone-refuge ou le repli sur soi (sur ses principes communs) permet la survie de 1’identité face
aux menaces pergues a I’extérieur de la communauté. Tout comme les mourides, les layennes
s’approprient le wolof, devenu langue religieuse lors d’événements populaires (Appel) pour mieux
faire passer les sermons dans la collectivité mais aussi pour se prémunir de I’arabisation et de la
francisation de la société sénégalaise. Ce caractere renforce I’ « entre-soi » layenne et permet aux
politiques de tenir des discours exclusivement en wolof pour s’imprégner de la réalité locale et
mieux faire passer leur message aupres des populations. Chez les tidjanes-niassénes, par exemple,
I’édification d’une barriére unilinguistique dans les discours religieux n’existe pas. L’espace
symbolique tidjane-niasséne se caractérise par la pluralité communautaire a travers 1 utilisation de

plusieurs langues (wolof, haoussa, puular, arabe, anglais, frangais, etc.) au sein de Médina Baye.

A Dinstar des mourides 3 Touba, les layennes a2 Cambéréne mettent en place des
enseignes publiques pour avertir résidents et visiteurs des interdits religieux au sein de leur
communauté. Si on retrouve ce fait dans d’autres foyers-religieux au Sénégal, 4 Cambéréne, la
préservation de I’espace par les religieux constitue un capital symbolique autour de I’identité

collective en péril constant.



217

7.1.3. Chez les Tidjanes-Niassenes : territorialité et espace symbolique

Si I’on peut dire que les communautés mourides et layennes focalisent principalement
leur cadre d’action autour de leur lieu sacré (Touba, Cambéréne), la communauté tidjane-
niasséne, elle, s’oriente dans un contexte plus exogéne. Le capital symbolique de I’espace a
consolidé Touba comme lieu sacré des mourides et Cambéréne celui des layennes. L’identité
collective est constituée au-dela du territoire de Médina Baye pour associer les tidjanes-niassénes
au sein d’un espace identitaire plus large : celui de la FAYDA. La territorialité associe tout
disciple de Baye a une action collective au sein des associations religieuses ANSAROUDINE. Elle
s’exprime dans la solidarité et ’intégration sociale de plusieurs groupes sociaux au sein d’une
communauté d’individus liés par un processus d’apprentissage (TARBIYA) permettant d’accéder a
des spheres divines. Dans les discours, les disciples ont la conviction d’étre dans le chemin de la
vérité: « la voie de I’islam est celle de la vérité et le legs de Baye Niasse est un sauf-conduit pour
Pacces a cette vénté » (Propos de Mohamed Cissé, disciple tidjane-niasséne, Gamou de Taiba,
2007). Cette conviction est d’autant plus avérée qu’ils voient le message perpétué par Baye
Niasse, consolidé au sein d’un ordre socio-religiecux qui emprunte plusieurs lieux de diffusion
(Maroc, Ghana, Sénégal, Nigéria, Mauritanie, etc.). Chez les tidjanes-niassénes, le « pére
spirituel » El Hadj Ibrahima Niasse dit Baye Niasse est considéré comme le porte-étendard du
message fédérateur : la FAYDA. Cet ordre religieux est pergu comme un message véridique
devant se propager a toutes les parties du monde, permettant d’apaiser les conflits sociaux et
d’accéder a un cheminement spirituel vers le divin. Nonobstant son lieu de résidence, le Talibé
Baye constitue un représentant de sa communauté et porteur de ce message sacré véhiculé par son

comportement et son action sociale.

A Médina Baye, évoquer |’espace n’est pas forcément observer le territoire, mais plutot le
cadre symbolique dans lequel s’intégre I'identité pluri-confrérique tidjane-niasséne. Le capital
symbolique s’insére dans un espace plurinational ou la figure du pére spirituel constitue 1’objet de
mémoire collective et le référent unificateur permettant la construction des liens sociaux. Les
principes de la FAYDA et I'image véhiculé de Baye, notamment par ses descendants permet la
perpétuation de ce capital. Pour René Otayek (2003 : 53), la représentation symbolique est au
coeur du dispositif du pouvoir en ce qu’elle est inscrite dans les normes, principes et ordres
véhiculés dans les communautés. En dépit de la présence de plusieurs individus issus de

nationalités diverses, on constate 'unité de la communauté autour du référent symbolique de




218

Baye Niasse. A Médina Baye, le capital symbolique est I’ccuvre des chefs religieux, qui se sont

appropri¢s, les principes collectifs et le legs de Baye Niasse.

Les figures d’autorité qu’étaient feu Mamoune Niasse, feu Imam Assane Cissé et qu’est
Baba Lamine Niasse (tous membres de la famille de Baye Niasse) constituent des exemples qui
perpétuent dans le comportement (religieux), ’action (sociale) et I’image (internationale) dont ils
disposent dans la communauté. L’identité tidjane-niasséne se construit dans un champ relationnel
permettant & plusieurs membres de la collectivité de vivre leur existence spirituelle en suivant
P’ordre véhiculé par Baye Niasse. Le capital symbolique basé sur les représentations et les
systémes de sens tidjane-niassene permet de comprendre comment I’identité collective s’articule
non pas dans des territoires sacrés (cas des mourides a Touba) mais au sein d’espaces
symboliques. Le caractére marquant de celle-ci est la capacité du groupe tidjane-niasséne de
dépasser le cadre stricto sensu du territoire pour intégrer un plus grand espace d’individus et
d’inscrire son action dans un registre plus large, au niveau local, national et international. Le fait
symbolique se constitue de plus en plus par I’action des chefferies religieuses au-dela de leur
territoire. A Médina Baye, le capital symbolique se forge principalement sur cet aspect. Les
autorités religieuses prennent progressivement la mesure des évolutions sociales et politiques et
ne se restreignent plus exclusivement a leur bastion sacré (cas des mourides) et implantent des
réseaux de sociabilités un peu partout dans le territoire national mais aussi a 1’intemmational. La
visibilité des enseignes commerciales portant le nom d’importantes familles religieuses a I’instar
de Wa Keur Serigne Saliou (5™ Khalife des mourides) ou de Wa Keur Serigne Fallou (2™
Khalife des mourides) au sein des grands centres urbains de Dakar, Thi¢s ou St-Louis, etc.

I’atteste de fagon probante.

Au Sénégal, I’analyse de I’iconographie montre comment les référents symboliques sont
de plus en plus utilisés dans 1’espace public par une pluralité d’acteurs (jeunes, commergants,
¢tudiants, responsables politiques, etc.) qui exhibent fierement les portraits des saints, chefs
religieux, etc. sur des enseignes, des voitures, des transporteurs publics, des calendriers, dans les
préfectures, les services administratifs, etc.). Lors de nos enquétes, nous avons constaté au sein
des milieux sociaux, des attitudes fréquemment rapportées dans la culture wolof : le wonewii ou
le titéru qui permettent d’afficher ostensiblement sa prospérité, ses ressources et sa fortune lors
d’événements d’envergure ou dans la vie de tous les jours. Ces pratiques sont subtilement reprises
par des élites religieuses qui les reproduisent de fagon ajustée a la réalité sociologique des espaces
locaux ciblés, montrant ouvertement leurs allégeances confessionnelles. Ces pratiques sont

également le fait de plusieurs acteurs politiques, qui lorsqu’ils se déplacent a Touba ou a Médina




219

Baye affichent leur appartenance religieuse comme pour prouver que la réussite politique, sociale

et économique est inhérente a I’appartenance religieuse.

Ces stratégies permettent d’édifier de nouvelles identités, de renforcer les équilibres
socioreligieux et de transférer les habitus sociaux dans d’autres espaces de pouvoir. En effet, les
leaders de la vie publique ne sont pas que des représentants politiques mais des acteurs de
notoriété publique, figures de la réussite sociale et économique (chef d’entreprise, sportif, artiste,
etc. ils se nomment Cheikh Amar, El Hadj Diouf, Mohamed Ndao Tyson, etc.). Ils utilisent le lien
identitaire pour gagner en popularité et conquérir de nouveaux inconditionnels dans leur domaine
d’activité. Ce fait notable fait désormais partic du quotidien sénégalais, notamment dans les
sphéres urbaines, ou les espaces de pouvoir sont controlés par des figures sociales ou religicuses
qui s’attribuent des roles de méceénes dans la vie publique (Modou Kara Mbacké et Béthio
Thioune en sont de parfaits exemples, eux qui se proposent de conforter la jeunesse, catégorie
sociale en perte de repéres, par des promesses reliées a la protection sociale, ici et dans 1’au-dela,

etc.).

Lors d’un entretien avec Abdoulaye Elimane Kane, professeur de philosophie a
I"Université de Dakar, celui-ci parlait « d’une tropicalisation des relations aux icones » visible
dans 1’espace public. En évoquant la tropicalisation, il décrit une dynamique de mode au Sénégal,
propice aux inclusions sociales consistant a reproduire sur la scéne publique, les symboles des

figures (religicuses) ayant réussi socialement :

« Ce méme phénomeéne s’est constaté auprés de la jeunesse sénégalaise dans les années 1980,
lorsque les jeunes portaient des effigies ou des tatouages de Bob Marley, symbole de la
contestation sociale pour s’opposer a I’austérité incitée par les programmes d’ajustement structurel
du gouvernement sénégalais » (Entretien A. Kane, Dakar, septembre 2007).

Il est clair qu'au sein des espaces urbains, le capital symbolique, constitué sur
I’appartenance religieuse permet de mettre en contexte des contingences sociales et politiques qui
s’expriment dans le vécu des collectivités. L’affichage des identités dans I’espace public a pour
effet de capter la masse, notamment les jeunes. Le paradigme de la visibilité « micro-locale »
dans un espace « macro-urbain » est phénoméne courant au Sénégal,'*® notamment 3 Cambéréne,

ou I’action locale des jeunes s’associe a une logique d’appropriation territoriale (Mamadou Diouf,

1% On peut observer le méme phénomeéne des inscriptions et des signes diffuseurs d’appartenance
religieuse d’autres confiéries (surtout des mourides et des tidjanes-niasséne ; Wa Keur Serigne Fallou, Wa
Keur Bethio, Sope Serigne Saliou, Talibé Baye) dans les stands, taxis, boutiques, grands ou petits
commerces 4 Cambéréne.,



220

1992 : 41). Ces signes et symboles, au-dela du simple affichage identitaire et de 1’appartenance
confrérique consacrent la perpétuation des représentations symboliques dans des lieux religieux et
non religieux. La conception du capital symbolique par Bourdieu (1994 : 161) nous est utile pour
comprendre comment ce capital (économique, culturel ou social) intégre plusieurs catégories de
perception, des principes de vision et des schémes normatifs dans la structure du champ
considéré. Dans le cas de Médina Baye, Touba et Cambéréne, on constate que ce capital s’établit
d’abord autour d’un territoire sacré, considéré comme espace-refuge ou espace a territorialité
permettant de rassembler plusieurs individus et groupes sociaux. Si les perceptions, les principes
et les représentations de ce capital différent selon les structures communautaires (mourides,
layennes ou tidjanes-niassénes), les ressources symboliques sont généralement détenues par les

acteurs qui savent ou peuvent en faire usage pour assurer la 1égitimité sociale.

7.2. Le capital social

Evoquer le capital social permet de mettre I’accent sur les acteurs qui disposent du
pouvoir et de la légitimité sociale dans la communauté (Dahou, 2004 : 251). La position d’acteur
se justifie par sa capacité a acquérir, générer ou redistribuer les ressources publiques au sein de
cette structure. Si ’on peut concevoir que le statut de chef religieux accorde un capital
symbolique, grice aux représentations que se font les groupes sociaux des légataires des péres
spirituels (Khalifes généraux), on ne peut étre aussi catégorique dans la conception du capital
social. Ce capital est constamment réévalué du fait des évolutions structurelles et contextuelles
(par exemple, a chaque fois qu’il y a un nouveau khalife des mourides, il est commun de
s’interroger sur les changements et les nouvelles décisions qu’il prendra a 1’égard des autorités
politiques, sur les Grands Projets de Touba ou sur les attributions du personnel de la communauté
rurale). Méme s’il ne s’est pas démarqué de ses prédécesseurs, notamment sur la ligne de
conduite adoptée a 1’égard des politiques (pour laquelle on interdit de faire la politique a Touba,
tout en conservant des relations privilégiés avec les pouvoirs publics et des relations cordiales
avec les opposants politiques), le nouveau khalife Serigne Sidy Mokhtar Mbacké a pris la
décision d’impliquer toute la famille de Serigne Touba dans la gouvernance. Il a choisi d’associer
plusieurs des membres de la famille, dans la gestion des affaires de la cité religieuse, dans la
concertation et dans toutes les prises de décision. Quand on sait les nombreuses divisions qui

caractérisent les communautés religieuses dans la succession ou le partage des responsabilités




221

dans I’action collective, la décision du nouveau khalife des mourides constitue une action tangible

vers [’unité dans sa communauté.

Nous souhaitons indiquer pour les fins de I’analyse, les principaux acteurs qui sont plus a
méme de générer du capital social, en tenant compte des ressources potentielles ou réelles
disponibles dans les espaces locaux. A ’occasion d’événements populaires, (Magal, Gamou,
Appel), ce capital se manifeste dans les liens d’appartenance identitaire qui se créent ou se
renouvellent dans la mobilisation collective (participation aux cérémonies religieuses, au travail

collectif, etc.).

7.2.1. Chez les Mourides : le pouvoir territorial des chefs religieux

Au cours de nos enquétes, nous avons constat¢ que Touba constitue un projet de
développement local pour tout mouride. Si chacun participe a I’effort collectif (Khidmar), ce sont
les autorités religieuses qui y assurent le contréle, en dépit des affluences d’individus venus vivre
a Touba. Les Khalifes souhaitent ériger une ville moderne disposant de ses propres ressources.
Grace au capital symbolique (notamment 1’idéologie du travail qui lie le disciple aux guides
religieux), les chefs religieux assurent leur pouvoir légitime sur leurs disciples qu’ils mobilisent
dans leurs champs. Le capital symbolique du Khalife général des mourides se manifeste
notamment dans le foncier. En effet, il est le seul détenteur du titre foncier dans la localité et a la
liberté d’attribuer des parcelles de terrain aux membres de sa collectivité. C’est ce qui lui confere
une position stratégique au sein de la structure communautaire puisque ce statut lui permet de
disposer d’un pouvoir décisionnel. Ce pouvoir s’applique certes a Touba mais également bien au-

dela de la localité sainte, grace aux structures d’allégeance que forment les dairas et zawiyas.

Les acteurs politiques (chefs de gouvernement, ministres, opposants politiques, etc.) en
quéte de légitimité sociale renforcent leurs réseaux de relations avec les chefs religieux,
notamment lors d’événements populaires, en affichant leurs identités religieuses, dans I’espace
local et national. En faisant des déclarations emphatiques sur les rapports historiques qu’ils
entretiennent avec la confrérie mouride, ils associent la réussite sociale et économique de la
communauté mouride & leur action collective. Ainsi, plusieurs acteurs politiques, sociaux,
syndicaux dépéchent des représentants lors des Magal pour gagner du capital social. Dans la
gouvernance, évoquer l’interaction entre pouvoirs politiques et religieux, c’est associer les

intéréts privés aux actions publiques (les visites régulicres a Touba du président Wade, de la




222

plupart de ses ministres et des prétendants au pouvoir politique, attestant de cette pratique
institutionnalisée). Les symboles utilisés dans les discours sont ceux des mourides (idéologie du
travail, respect de 1’autorité, liens confraternels entre les deux entités). Le capital symbolique, le
capital social, le pouvoir (économique) des chefs mourides conduit les politiques a amplifier les
rapports, jusqu’a ébranler 1’équilibre national. Tel que nous 1’évoquait un chef religieux impliqué
en politique :

A 1a lecture de la fréquence des voyages de Wade a Touba et des actes politiques menées dans

cette localité, on a parfois 1’'impression que I’excroissance de Touba trouve son issu dans le

gouvernement et qu’il n’y a pas de séparation entre le pouvoir politique et I’engagement
confrérique (Entretien avec Imam Mbaye Niang, Dakar, Mai 2007).

En quéte d’une légitimité sociale en perdition, les acteurs nationaux tentent de s’assurer
d’un contrdle politique dans les collectivités locales qui croient de moins en moins au contrat
social que leur proposent les représentants de 1’Etat. A 1’opposé, les chefferies mourides
développent leur capital social par des actes symboliques (construction d’édifices religieux
pouvant accueillir une masse de fideles lors des Magal) et par leur capacité a redistribuer les
ressources (dons de parcelles de terre, produits locaux, services sociaux et sanitaires souvent
offerts gratuitement, etc.). A Touba, le capital social est principalement 1’ceuvre du Khalife et de

ses représentants ; il convient de voir si tel est le cas dans la communauté layenne de Cambérene.

7.2.2. Chez les Layennes : I’action collective des associations

Chez les Layennes, on constate une pluralité de 1’action locale : autant les chefs religieux
sont présents lors d’événements populaires et cherchent & détenir un contrdle social sur toutes les
activités communautaires et religieuses qui se déroulent & Cambéréne, autant on constate
I’engagement des jeunes membres d’associations religieuses qui investissent les espaces de
pouvoir dans ’action collective. Leur 1égitimité est d’autant plus affermie qu’ils fondent leur
action sur des référents symboliques. Ainsi, pour justifier I’action du Mouvement Diamalaye dans
la prise en charge des travaux du Mausolée de Baye Laye, les jeunes évoquent 1’effort collectif
que doit consentir tout layenne pour mettre en valeur un monument religieux édifié en souvenir
du pére-fondateur. De plus en plus, ils s’astreignent a I’inaction et s’efforcent de s’impliquer dans
la vie collective en s’appuyant sur les principes de 1’identité collective. Comme le rapporte C.
Diene (consulté le 08 février 2010), les jeunes layennes se sont d’ailleurs farouchement opposés

aux forces de ’ordre, le 19 octobre 2000, aprés une vive manifestation contre le déversement des




223

eaux usées dans leur localité. Les jeunes de Farlu Ci Diiné Dji se donnent comme priorité de
sauvegarder leur identité collective de toute perturbation externe et s’impliquent a perpétuer les
liens sociaux, en offrant par exemple aux enfants, la possibilité de mieux connaitre les sermons

du pére spirituel, par des cours d’éducation religieuse.

Si le capital social est associé a I’action locale de ces associations religieuses, c’est parce
A st > A E A 3

que leur réle dans la collectivité ne cesse de s’accroitre pour aboutir méme dans 1’espace
territorial, pourtant du ressort des pouvoirs publics. Pour résoudre les problémes d’insalubrité au
sein de la collectivité, les jeunes layennes n’hésitent pas a contourner les pouvoirs municipaux et
a créer des associations dévolues a l’entretien et a2 ’aménagement public (c’est le cas de
I’association Sant Serigne Ablaye Assa dont les jeunes membres assurent le nettoyage et
I’assainissement des principales voiries et ruclles de la localité religieuse lors d’événements

populaires).

Si ces processus rendent compte des responsabilités accrues des associations religicuses a
Cambérene, ils attestent aussi du faible capital social dont jouissent les acteurs municipaux
pourtant désignés par les responsables de la décentralisation comme ceux devant régler ces
problémes d’aménagement public. L’inertie de ces acteurs et le détachement des chefs religieux
sur ces problémes conduisent les jeunes a agir pour l'intérét collectif dans des opérations
d’assainissement. Si, comme a Touba le foncier est I’attribut des chefs religieux a Cambéréne, (ce
qui leur confére a ce titre du capital social dans la localité religieuse), la redistribution des terres
dans la localité a souvent posé des problémes sociaux (expropriation fonciére, volonté de faire
perdurer I’identité collective dans tout le territoire layenne par des interdits religieux, etc.). Si
cette fonction a toujours été sous la charge des chefs religieux ou des pouvoirs publics a
Cambéréne, les jeunes membres d’association s’y impliquent désormais en intégrant des comités
de négociation chargé de résoudre les conflits fonciers dans la localité. A Cambéréne, le capital
social se manifeste par I’action collective des jeunes qui puisent des ressources symboliques
(principes de I’identité collective) ou réelles (concertation avec les chefs religieux et mobilisation
des populations locales) pour exhorter a la redistribution des intéréts collectifs dans la
communauté layenne. Lors des événements tenus a Cambéréne, ce capital se traduit par I’éventail
des réseaux sociaux que tissent ces jeunes dans la localité. D’ailleurs, les événements religieux
permettent aux jeunes de renforcer ce capital, en affichant leurs domaines d’activités, en
s’associant avec les chefferies religieuses dans la mobilisation sociale, en élaborant des discours
fondés sur des principes collectifs (unité et égalité sociale). De la sorte, les jeunes membres

d’associations religieuses se présentent comme des acteurs qui gagnent en influence dans la

-~




224

communauté layenne. Il s’agit de voir a présent si le méme phénoméne est visible dans la

communauté tidjane-niasséne.

7.2.3. Chez les Tidjanes-Niassénes : ’action sociale des chefferies et associations

A Médina Baye, la référence a I’action prend ici toute son importance car on y constate
une double fonction : celle de 1’organisation (détenue par les chefferies religieuses, chargées de
structurer les ressources matérielles et symboliques dans la communauté) et celle de la
mobilisation (acquise par les associations religieuses, regroupées autour d’intéréts communs). On
constate comme a Touba 1’action locale des chefferies religieuses dans la gouvemance et le
développement local (dons, logements gratuits, services d’eaux, d’électricité offerts aux visiteurs
lors d’événements religieux, etc.). Les chefferies suppléent les pouvoirs municipaux dans des
projets locaux de développement (notamment en termes d’assainissement et d’infrastructures
publiques). Le programme ECOQUARTIER destiné 4 résoudre le probléme d’assainissement
dans la commune de Kaolack a été grandement financé par des membres de la chefferie religicuse
(notamment 1’ancien Imam de la Grande Mosquée de Médina Baye, Assane Cissé). Ce qui
consolide leur capital social dans la collectivité puisque la gestion des ordures publiques est un
probléme récurrent dans la localité et les populations sont excédées du laxisme des pouvoirs

publics incapables d’en découdre.

On observe également ’action sociale des associations religieuses d’ANSAROUDINE.
Ces associations aux domaines d’activités diverses, du social, a I’éducationnel, en passant par
I’économie se concertent avec les chefferies religieuses pour ceuvrer dans la collectivité, surtout
lors d’événements religieux. Leurs membres s’occupent de la mobilisation sociale, prennent en
charge des besoins sociaux liés a la santé, D’agriculture, etc. Les ressources réelles
d’ANSAROUDINE se manifestent dans les espaces de sociabilité (réseaux sociaux, personnel
d’experts en NTIC, médecins, pharmaciens, etc.) qu’ils créent pour regrouper tous les disciples
tidjanes-niassénes. D’ailleurs, la production et la distribution des produits locaux assurent comme
a Touba, le capital social de ces associations dont les membres parfois s’occupent eux-mémes de

récolter et de distribuer le riz dans la communauté.

Les espaces sociaux créés au dela du territoire de Médina Baye favorisent de nouvelles
allégeances puisque la mobilisation sociale se fait aussi en dehors de la communauté, ouvrant la

perspective a d’autres individus d’y intégrer lors d’événements populaires. En effet, comme




225

I’évoque A. Seck (2007 : 41) « lorsque les édifices abritant des fonctions sociales sont absents de
I'espace public, le lieu de culte devient le point de rencontre et de sociabilité au sein d’une
communauté ». Les centres religieux, mosquées, musalas, zawiyas créés par les structures
d’ANSAROUDINE en dehors de Médina Baye deviennent des espaces privilégiés pour la
socialisation, notamment pour des jeunes, en perte de repéres sociaux (surtout s’ils se trouvent a
I’étranger, loin de leurs cercles familiaux ou amicaux). L’action sociale de ces centres permet la
permanence du lien culturel et associe des référents symboliques qui facilitent les allégeances
religieuses. D’espaces-refuges, ces centres, de plus en plus fréquentés sont désormais des
références en termes de lieux de culte ou d’espaces publics. L’action des associations religieuses
dans la collectivité est bien vue par les chefferies qui sont témoins conscients de leur pouvoir
graduel et y sont généralement favorables, étant donné que dans la mobilisation sociale initiée par
ces associations, les référents symboliques (ccuvres sociales de Baye Niasse et de ses successeurs)
y sont souvent utilisés, accordant plus de teneur a leur pouvoir d’action dans la communauté

tidjane-niasséne.

En définitive, & Touba, Médina Baye et Cambéréne, ceux qui détiennent du capital social
sont souvent les acteurs qui disposent d’un pouvoir d’action, d’organisation et de mobilisation au
sein d’espaces sociaux. Les collectivités locales voient dans ’action collective des marques du
capital symbolique pour lequel elles sont lies. Les acteurs qui disposent de ressources
symboliques ct matérielles et en assurent la redistribution se constituent comme les
plénipotentiaires de la gouvernance. Si les chefferies ont longtemps détenu ces fonctions, on
constate que de plus en plus, les jeunes membres d’associations religieuses parviennent & en
acquérir surtout lors d’événements religieux, qui renforcent le lien identitaire et assurent la

socialisation politique.

7.3. Socialisation politique et événements religieux

La socialisation politique permet d’évoquer les mécanismes de perception, de
représentation et d’action qui influencent les comportements sociaux et politiques dans la vie
collective (Bourdieu et Passeron, 1970). Si Bourdieu et Passeron mentionnent 1’école et la famille
comme lieux ot se reproduit le politique, on peut y ajouter les foyers-religieux, espace ou se
construit et se transforme le politique a travers des communautés religieuses. Dans ces espaces, la

communauté religieuse occupe les deux fonctions (école et famille) et incitent autant aux




226

processus d’apprentissage qu’a une conception du monde basés sur des repéres sociaux et
symboliques. Ainsi, dans les associations layennes et mourides, ces deux fonctions sont souvent
mélées lors des événements religieux, ou les disciples apprennent a4 percevoir les acteurs
politiques lors des discours des religieux qui glorifient la présence des autorités nationales (cas

des mourides lors du Magal).

C’est ’occasion qui est également donnée pour se remémorer des symboles et des figures
d’autorité religieuses influentes dans la communauté et de marquer ses allégeances (huées et
brassards rouges, signes d’opposition lors de la venue du président Wade 4 Cambéréne en mai
2007) qui contrastent avec les bains de foule de ce dernier a Touba. Si Touba est espace de
gouvernance dominée par les chefs religieux, il est également lieu de régulation, de mobilisation
et de contestation, surtout lorsque les collectivités constatent 1’inaction des pouvoirs publics en
matiére de fourniture des besoins sociaux : « Le chef de I'Etat et sa délégation ont été accueillis a
Touba, non par des militants (...) mais par des populations qui scandaient : "Président, nous
avons faim, nous sommes fatigués, les denrées sont chéres!" "Si nous sommes encore avec vous,
c'est parce que Serigne Saliou nous le demande. Mais cela ne nous empéchera pas de vous dire
que nous avons faim » (Wal Fadjri, consulté¢ le Lundi 10 Décembre 2007). Les disciples
reproduisent des habitus sociaux qui consistent a suivre les recommandations de leurs chefs
religieux mais s’insurgent contre 1’autorité politique lorsque celle-ci n’assure pas son rdle dans
I’intérét collectif. Les événements intégrent des schémes normatifs dans leur mémoire collective
(capital symbolique revivifié du territoire mouride dont les Grands Projets permettent de
renouveler pour le disciple a chacune de ses visites a Touba, la perception de se trouver dans une

cité idéale).

Les événements rassemblent les habitus sociaux des structures religieuses et permettent
d’édifier le regroupement et I’encadrement des disciples. Dans nos enquétes a Touba, Médina
Baye et Cambérene, nous avons pu constater que les événements religieux construisent des cadres
normatifs permettant la socialisation politique. Nous nous proposons dans le dernier pan de ce

chapitre d’évaluer la portée politique de ces événements religieux dans ses lieux visités.

7.3.1. La portée politique de 1I’événement religieux

Au Sénégal, il est commun de voir des acteurs religieux et politiques (élus locaux,

membres du gouvernement, chef de I'Etat, etc.) présents lors d’événements sacrés (pélerinages



227

religieux a Touba, Médina Baye, Cambéréne, etc.). Cette présence constante assure 1’interaction
des pouvoirs entre religieux et politiques et la reproduction d’habitus au sein des foyers-religieux.
Lors de ces événements, il est tout aussi commun de voir les politiques ou les religieux prendre la
parole et faire des déclarations sentencieuses sur les actions prises ou a entreprendre pour assurer
la durabilité de leurs relations : «(...) les localités religieuses peuvent le temps d’une visite se
transformer en grands théatres, relais de la capitale, au moins par I’esplanade qui accueillera la
tribune » (Méropi Anastassiadou-Dumont, 2005 : 18). Il est tout aussi fréquent d’utiliser des
moments symboliques ou pouvoirs publics et chefferies religieuses ont collaboré avec succés
dans ces foyers. Ainsi, le chef de I’Etat, Abdoulaye Wade aime & rappeler pendant ses visites &
Touba ou lors des Magal que Serigne Saliou Mbacké, 5°™ Khalife des mourides lui avait dit qu’il

serait assuré d’étre sur le chemin menant 4 la présidence de la république :

(-..) Quand je lui avais dit un jour de prier pour moi, pour que je puisse devenir président de la
République, il m'avait rétorqué, je ne peux pas faire de toi un président, mais je peux te mettre sur
le chemin qui y méne» (...) Serigne Saliou m'avait aussi dit que je gouvernerais aussi longtemps
qu'il faudra (Le Messager, consulté, le 07 décembre 2009).

Ces propos ont pour effet de reproduire des idées politiques au sein des populations
locales, déja acquises a la cause du religieux. La socialisation politique se construit lors de ces
événements ou les acteurs étatiques en quéte de 1égitimité sociale congoivent des stratégies pour
faire ancrer leur discours dans les modes de pensée des collectivités locales (1’usage de la langue
locale et d’une terminologie contigué aux sermons religieux y est souvent habituel). Les élites
religieuses et politiques s’efforcent de préserver ou renouveler leurs relations, de susciter de
nouvelles adhésions (2 des projets collectifs ou privés) ou de se rapprocher d’acteurs locaux ou
nationaux ayant du poids sur la structure de gouvernance. A Touba, Médina Baye et Cambéréne,
la célébration des pelerinages constitue une grande teneur politique pour les chefferies
religieuses. Ils leur permettent d’obtenir des assurances de la part des pouvoirs publics, en termes
de contributions financiéres (financement de projets locaux de développement, promesses de
nomination a des postes d’autorité de certains membres de la famille religieuse, promesse de
diffusion a I’heure de grande écoute d’événements religieux a la télévision nationale, attribution

de billets de pelerinage a la Mecque, etc.).

Ces événements constituent de plus en plus des lieux de marketing politique pour
renforcer le capital social et le pouvoir d’action de ceux qui participent a 1’espace politique
national (chefferies religieuses, pouvoirs publics, magnats de la presse, chefs d’entreprise, etc.).
Si les politiques se sont longtemps servis des religieux pour des consignes de vote lors d’élections

locales ou nationales, désormais, les religieux en font de méme pour obtenir des priviléges




228

politiques mais aussi pour renforcer leur pouvoir d’action sur la scéne nationale. De plus en plus
de chefs religieux ambitionnent d’occuper des positions d’autorité au sein du gouvernement ou a
la téte de la présidence. Les cas de Béthio Thioune et Modou Kara Mbacké, chefs religieux ayant
des cercles restreints avec le pouvoir khalifal mais détenant plusieurs fidéles dans la communauté
sont les plus cités chez les mourides comme les chefs collaborant avec le pouvoir d’Etat ou

prétendant a des positions de pouvoir dans I’espace politique national.

Chez les Mourides, on peut également évoquer le cas de Serigne Modou Bousso Dieng,
président du collectif des jeunes chefs religieux, fortement opposé au président Wade et impliqué
dans plusieurs mouvements sociaux et politiques. Chez les Layennes, Seydina Issa Thiaw Laye,
fils ainé du Khalife des layennes constitue la personnalité la plus impliquée au niveau politique.
Ce militant du Parti Démocratique Sénégalais et fortement dévolu au président A.Wade et a son
fils Karim profite régulicrement des événements religieux pour afficher ses allégeances
partisanes. Chez les Tidjanes-Niassénes, Mamoune Niasse, membre de la famille de Baye, vice-
président du Conseil Régional de Kaolack et figure d’influence de la communauté a créé son
propre parti politique : le Rassemblement pour le Peuple. Si I'interaction entre religieux et
politiques a longtemps déterminé les relations entre élites religieuses et politiques, il demeure
incontestable que celle-ci ne réside plus exclusivement dans la concertation et les échanges de
services. Les chefs religieux s’arrogent des fonctions toujours plus politiques (du fait de leur
capital social et symbolique) et concurrencent les pouvoirs publics dans 1’espace politique
national, ou ils souhaitent désormais accéder, comme en témoignent ces propos de Modou Kara
Mbacké :

(...) désormais, tout Président qui ne se plie pas a la volonté de Touba ne gouvernera pas le pays
comme il le souhaitera. Nous ne laisserons plus le pouvoir aux mains de n’importe qui. C’est
pourquoi, un mouvement appelé Coalition du siecle a été lancé (...) C’est le premier volet de ma
démarche. Le deuxiéme consistera a faire inscrire mes partisans sur les listes électorales et & défaut
de participer 4 I’élection présidentielle, avoir des siéges au Parlement (P. S. Kandji et al.
L’Observateur, consulté le 04 février 2010)

La réelle portée de ces religieux dans I’espace national s’évalue & ’aune de leur capital
social et de leur action surtout au sein de la collectivité locale. C’est la raison pour laquelle
plusieurs élites religieuses s’impliquent dans leur communauté pour acquérir ou renforcer ce
capital donnant lieu a des positions d’autorité. Toutefois, I’espace du local est également 1’objet
d’enjeux politiques, notamment pour les associations religieuses qui cherchent de plus en plus a
se positionner sur la scéne religieuse afin de détenir des parts du capital symbolique ou social. On

constate une propension a la promotion et & la défense d’activités religieuses d’associations




229

toujours plus prosélytes (I’exemple de Farlu Ci Diinné Dji chez les Layennes, qui exhorte a la
préservation identitaire et organise la plus grande cérémonie religieuse) montre que ce capital

assure des responsabilités accrues dans la communauté.

Chez les Mourides, le capital social s’affermit avec de nouveaux acteurs appartenant aux
branches cadettes des familles religieuses et la quéte de nouveaux espaces, notamment dans le
domaine économique (agricole avec la mise en valeur des champs de Khelcom et commercial,
avec le dynamisme des entrepreneurs mourides, au-dela de Touba). Tout en délocalisant Touba,
ces commergants investissent divers secteurs de la vie économique au niveau national et
international forgeant leur pouvoir économique dans les espaces sociaux transnationaux. On
assiste a de nouvelles configurations des chefs mourides qui étendent leur capital social au-dela
de Touba, pour ancrer les principes du mouridisme dans I’événementiel méme en dehors des

Magal :

Figure du marabout nomade, Serigne Mourtada Mbacké est celui qui marque les territoires qu’il
traverse en créant des fédérations et des « maisons Serigne Touba » sur son passage. Il est le
véritable entrepreneur officiel du mouridisme en migration, celui qui s’est le mieux adapté aux
nouveaux itinéraires de ses falibé. La mobilité de ces cheikhs donne (...) ’occasion d’offrir une
figure d’identification dans le parcours des talibé (...) Certaines visites sont effectivement
devenues des rituels. (S. Bava, 2003 : 161).

Chez les Tidjanes-Niassénes, ce méme phénomene existe depuis longtemps ; Baye Niasse
a forgé son capital symbolique sur « la territorialité » de sa communauté et ses héritiers dans la
famille religieuse perpétuent ce mouvement (feu Imam Assane Cissé, Baba Lamine Niasse et feu
Serigne Mamoune Niasse ont toujours voyagé, étendant leur influence au dela de Médina Baye et
constituant de nouveaux réseaux d’allégeance). Cette influence aura méme conduit les pouvoirs
publics a s’associer avec ces autorités religieuses pour renforcer leurs activités diplomatiques
(notamment au Soudan ou au Nigéria). En effet, des représentants de la famille religieuse de
Médina Baye se sont déplacés dans ces pays ou vivent plusieurs disciples tidjanes-niassénes pour
entreprendre un dialogue de paix entre les factions rivales. Pour le gouvernement, 1’ utilisation des
liens religieux a des fins de politique étrangére offre une 1égitimité de représentation et pour les

¢lites religieuses, un garant du degré du pouvoir politique au-dela des frontiéres nationales :

Me Abdoulaye Wade a réaffirmé sa volonté de continuer son ceuvre de modernisation des villes
religieuses (...) Ses rapports avec Serigne Mamoune Niasse, Me Wade les évoque, insistant sur
leur solidit¢ et leur franchise dans divers secteurs, mais aussi dans celui de la politique.
Rappellera-t-il son compagnonnage avec le premier serviteur du RP lors des derniéres élections,
mais également sa médiation réussie au Darfour, Soudan (Mamadou Cissé, Le Soleil, édition du
1 mars 2010, consulté le 30 octobre 2010).




230

Dans le cas de la communauté layenne, si les jeunes responsables d’association religieuse
ont fort de montrer leur implication sociale lors d’événements religieux, ils n’hésitent plus a se
rapprocher des autorités politiques pour exhorter a la subvention de services communautaires
(hopitaux, cases de santé, etc.). Les jeunes sont d’ailleurs la catégorie sociale qui utilise le plus
1’espace transnational (avec la mobilisation des groupes associatifs installés a 1’étranger), surtout
lors d’événements religieux pour structurer ’action collective. Toutefois, les enjeux politiques
dépassent peu le cadre local (a 1’exception du religieux-politicien Seydina Issa Thiaw Laye qui
milite pour un poste de responsabilit€ au niveau national), les Layennes s’efforcent de préserver
leur identité et de mettre en valeur leurs lieux de culte. Ces lieux constituent « la condition
préalable importante pour la reconnaissance institutionnelle de la part des pouvoirs publics [...]
C’est lui qui justifie la constitution d’une communauté qui fondera écoles et hbpitaux, sociétés de

bienfaisance, etc. » (Méropi Anastassiadou-Dumont, 2005 : 20).

Foyers actifs du pouvoir dans le Sénégal contemporain, les espaces religieux que
constituent Touba, Médina-Baye et Cambéréne sont de véritables laboratoires locaux de la
gouvernance. Y cerner la gouvernance nous a souvent conduits a orienter nos recherches sur les
chefferies et les associations religieuses, acteurs et représentants du capital symbolique, et social.
En liant ces deux éléments a la gouvernance, nous avons été en mesure d’identifier les processus
de construction du politique érigés dans un cadre symbolique associant parfois, acteurs locaux et
nationaux. Si nous concevons que la gouvernance est le fait de plusieurs acteurs locaux
(chefferies, associations religieuses, pouvoirs publics), nous admettons aussi que dans plusieurs
registres, surtout 3 Touba et Médina-Baye, la présence formelle des représentants de 1’Etat lors
d’événements religieux contribue a la recomposition du politique. Si ’Etat ne peut se redéployer
dans les foyers-religieux, qui ont toujours été sous le conirdle des confiéries, les élites politiques
4 la téte de 1’Etat renégocient constamment leurs relations de pouvoir avec les chefs religicux,

dans le but de conforter leur 1égitimité sociale, en dépit de I’effritement du Ndigél.

Ainsi, 3 Médina Baye et a Touba, les responsables politiques nationaux transigent
toujours avec les chefferies (notamment pour des projets locaux de développement). A
Cambéreéne, néanmoins, on peut croire que les groupements associatifs auront des intéréts a faire
valoir du fait de leur influence locale graduelle (exemple des responsables de Farlu Cii Diiné Dji
et du Mouvement Diamalaye qui occupent le cadre de scéne en compagnie des chefs religicux et
politiques lors d’événements religieux 8 Cambéréne). Si I’interaction des pouvoirs entre locaux et
nationaux est bien visible dans ces espaces, surtout lors d’événements religieux, on peut

légitimement affirmer que ces relations vont graduellement se déplacer dans 1’espace national. Il




231

semble désormais acquis que I’avenir de la gouvernance au Sénégal soit déterminé par ’attitude

des religieux a 1’égard du pouvoir politique.

En manifestant ostensiblement ses convergences d’intéréts a la confréric mouride, le
président de Ia république, Abdoulaye Wade a créé un dangereux précédent au Sénégal : I’Etat est
désormais source d’enjeux et de priviléges des communautés religieuses qui cherchent a tout prix
a détenir des zones d’influence en son sein et non plus exclusivement dans leurs localités. Ainsi,
le dialogue islamo-chrétien qui a longtemps permis a Senghor de batir le contrat social sénégalais
sur le pluralisme confrérique et religieux s’effrite dangereusement. Si la liberté religieuse (inscrite
dans la Constitution du Sénégal) garantit les droits des communautés chrétiennes dans le pays,
les déclarations”’ du président Wade en 2009 jettent un pavé dans la mare de cette liberté

religieuse, altérant graduellement ce dialogue qui a longtemps fait la caractéristique du Sénégal.

Ces actes peuvent inciter au déséquilibre national : certains craignent méme une
instabilité inter-confrérique ou interreligieuse susceptible de miner 1’unité nationale. Ce fait est

perceptible dans le discours que nous a livré un sociologue sénégalais :

Les huées et jets de pierre dont le président Wade a fait I’objet lors de sa visite 4 Tivaouane, le 17
mars 2008, a I’occasion du Gamou dans la ville sainte des Tidjanes, montrent que 1’appartenance
religicuse, publiquement encensée peut susciter des réactions houleuses de la part d’autres
communautés religicuses et constituer des sources de ruptures de 1’équilibre national et ainsi
fragiliser le modéle du pluralisme religieux, qui a longtemps érigé le principe de la laicité au
Sénégal. (Entretien avec F. Cissé, Dakar, Mai 2007).

17 En 2009, pour défendre la statue de la Renaissance Africaine que beaucoup de religieux musulmans
condamnaient et comparaient a un édifice franc-magon, le président Wade avait affirmé que pour les
musulmans, les églises ¢’est pour prier quelqu’un qui n’est pas Dieu : « Ils prient J.C dans les églises et tout
le monde le sait, est-ce que les imams ont jamais dit de casser les églises » (Voir Jeune Afrique, 2009,
consulté le 30 décembre 2009). Ces déclarations avaient conduit une vague de réprobations de I'Eglise de
Dakar et de manifestations de jeunes chrétiens qui s’offusquaient de ce message discriminatoire.




232

CONCLUSION

La recherche menée au sein des communautés religieuses a permis de déceler la nature du
pouvoir et la diversité de la gouvernance dans les foyers religieux au Sénégal. Dans nos
hypothéses de recherche, nous avons soulevé deux idées : d’abord le fait que 1’implantation
historique des confréries religieuses dans les espaces locaux y a permis une construction socio-
politique du pouvoir politique, exprimée dans 1’appartenance religieuse, prééminente dans le local
et désormais présente dans 1’espace politique national. Ensuite, nous montrons comment dans
trois espaces locaux : Touba, Cambéréne et Médina Baye, la gouvernance se traduit par un
contrble des ressources symboliques (capital symbolique) et relationnelles (capital social) des
acteurs religieux (chefferies et associations) sur les collectivités locales. Ce contrble est renforcé

lors d’événements religieux (Magal, Gamou, Appel) assurant la socialisation politique.

A Touba, le pouvoir se caractérise par le capital symbolique, béti sur une localité, pergue
comme une cité idéale, devant s’étendre sur I’espace national, tout en conservant ses priviléges
politiques. La gouvernance se forge dans 1’idéologie du travail : le « Liggeyeul Serigne Touba ».
Elle permet le contrdle et I’engagement de tout mouride dans 1’action collective. La confrérie
mouride est hiérarchique et reste dominée par les chefferies mourides, notamment celles
appartenant a la famille du Khalife Général, acteurs décisionnels et participatifs de la localité,
détentrices des ressources matérielles et symboliques (pouvoir foncier, terre sacrée), qui

interagissent avec les représentants de I’Etat lors d’événements religieux (Magal).

A Médina Baye, le capital symbolique est li¢ 4 Iidentité religicuse et manifeste sous la
forme d’un mouvement religieux (FAYDA) initié par le pére fondateur (Baye Niasse) et qui

s’étend a plusieurs groupes nationaux. La gouvernance est I’ccuvre des chefferies tidjanes-




233

niasseénes (détentrices du capital symbolique et acteurs du local), des élus locaux (représentants le
pouvoir d’Etat mais démunis de 1égitimité sociale) et des associations religieuses (investies dans

des espaces sociaux).

A Cambéréne, le pouvoir est bti sur le territoire, espace sacré a préserver, par des
principes stricts, véhiculés par les différents khalifes layennes ayant succédé au pére spirituel :
Seydina Limamou Laye. La gouvermnance s’exprime dans l’interaction des pouvoirs locaux
(chefferies religieuses qui‘ produisent du capital symbolique, élus municipaux qui s’associent aux
religicux dans ’action collective et acteurs associatifs, qui gagnent du capital social par leur
implication constante dans la localité). Cette interaction se traduit par 1’action tant6t concertée
(lors des cérémonies religicuses) tantdt contcstée (dans I’espace public) des chefferies et

associations religicuses, qui cherchent a préserver leurs intéréts collectifs.

Identité et politique

En marge des institutions (comme 1’Etat), c’est au ceeur des représentations subjectives que les
acteurs sociaux se font du religieux et du politique. Le religieux est devenu bien plus qu’une
instance sociale, matrice de la construction idéologique vers la modemité (...) le pluralisme
explicatif permet de construire les paradigmes (...) de penser les sociétés africaines au regard de
leur historicité (...) en termes de dynamiques différentielles, d’offres symboliques, de
constructions de nature des structures politiques (Onana, 2002: 347).

Les approches macropolitiques ont révélé les comportements de prédation et
d’inefficience des structures institutionnelles ou traditionnelles dans le contexte des transitions
politiques et démocratiques. Les approches micropolitiques se¢ sont évertuées a limiter la
gouvernance dans le champ territorial dans lequel se produit le regard empirique, en érigeant
notamment des attributs inflexibles au local. Ces approches ont négligé pour la plupart et ce,
jusqu’a tout récemment'*® la dimension identitaire du politique au sein des espaces religieux.
Réfléchir a ces espaces expose le chercheur a plusieurs obstacles épistémiques qu’il est certes
ardu de contourner dans 1’analyse. En effet, évoquer I’espace suppose de cibler les lieux et les

groupes sociaux au sein desquels ’analyse est menée. Or, ce procédé en plus de circonscrire

1% [ approche transversale requiert de mener un regard empirique élargi associant autant les
pouvoirs locaux, institutionnels, etc. dans la gouvernance. C’est le travail que méne Patrick (Quantin et al.
2005), dans Pouvrage collectif Gouverner les sociétés africaines acteurs et institutions.




234

considérablement 1’objet étudié et de risquer de choir dans les travers restrictifs des approches
micropolitiques pose le probléme des méthodes d’analyse du systéme territorial. En effet,
comment appréhender ’espace si celui-ci est inhérent a des mutations constantes au niveau
temporel, local, social, etc. ? Les travaux sur I’identité religieuse™ ont permis d’évoquer des
objets d’analyse souvent ignorés dans la réflexion théorique du politique. En abordant les
représentations idéologiques, normatives et les pratiques sociales qui participent a la
recomposition du politique, on est pourtant capable de saisir le politique, a travers sa construction

sociale.

S’intéresser a I’identitaire méne au politique parce que les identités ne sont pas indépendantes des
relations de pouvoir [...] elles sont des constructions dont les fondations et les superstructures sont
déterminées par les situations dans lesquelles elles sont érigées, par les rapports de pouvoir qui
sont alors noués et les efforts entrepris pour les modifier. La question identitaire est aussi
inséparable de la question de 1’Etat. (Martin, 1992 : 583)

S’il est fréquent d’imputer & ’espace un trait factuel et a I’identité (au fait religieux
notamment) un attribut réactionnaire suscitant irrémédiablement des rapports conflictuels avec le
politique, il est essentiel de dépasser ce sens commun pour décrire a contrario 1’interrelation
primordiale de ces deux dimensions dans la réflexion sur la gouvernance. C’est ici que nous nous
situons dans la perspective de Bourdieu (1987) et d’Otayek (1997) pour inclure dans l'analyse
autant les structures, la dynamique mais aussi les normes individuelles et collectives et I'ensemble

des pratiques influant les comportements et institutions sociales et politiques.
Comme 1’évoque Otayek :

[...] si I’on redécouvre aujourd’hui I’influence de la religion sur la scéne internationale — quitte
parfois, 4 en surévaluer ’'importance ou a I’appréhender de maniére anhistorique — c’est parce
qu’elle avait été¢ durablement occultée par le triomphe éphémére des politiques de modernisation
en vertu desquelles la sécularisation de I’ordre politique semblait inéluctable (Otayek, 2003 : 52).

L’articulation des concepts (local, capital social, capital symbolique et identité
collective) est nécessaire dans la réflexion sur la gouvernance. L’intérét principal réside dans sa
conceptualisation au sein de communautés locales dont les systémes de sens édifient et
transforment le politique. L’analyse de trois espaces religieux distincts permet d’appréhender la
réalité sociopolitique plurielle du Sénégal, sans tomber sous le prisme réducteur des approches

micropolitiques (études ciblées sur une communauté religieuse ou sur sa localité de spécifique) et

1% Parmi les auteurs qui ont travaillé sur les représentations et les identités, en mettant 1’emphase
sur le religieux dans les études du politique, on peut notamment évoquer Balandier (1967), Coulon (1983)
et Otayek (1997) qui ont analys€ les recompositions religieuses dans les sociétés africaines et la
construction identitaire du politique.




235

des élites (études exclusives'® sur les relations de pouvoir entre I’Etat et les dirigeants
confrériques). Si I’on admet que la prise en compte de ces deux approches est essentielle pour
appréhender la construction de 1’Etat au Sénégal, il est primordial de dépasser ces tendances en
étudiant d’autres espaces (Médina Baye, Cambéréne), d’autres acteurs (jeunes), d’autres sphéres
(associations religieuses) pour alimenter une réflexion approfondie du politique au Sénégal. Sur
le plan méthodologique, nous avons donc privilégié la sociologie réflexive afin d’explorer les

diverses formes de la gouvernance dans le local. Pourquoi la sociologie réflexive ?

La sociologie réflexive

Nous estimons que la sociologie réflexive fondée sur ce que Bourdieu nomme
« I’objectivation participante » (Bourdieu, 2003 : 45) permet de se prémunir des biais normatifs
inhérents & la recherche empirique. Notre objectivation participante s’est traduite par une
réflexion préliminaire sur notre objet d’analyse par une séric de questions que nous nous
proposons de reproduire : Quels sont les effets et limites de notre recherche? Si nous avons
abordé les obstacles et procédés méthodologiques tout au long de notre thése, notamment dans
notre premier chapitre, il est nécessaire dans ces propos conclusifs de revenir sur des stratégies
que nous avons expérimenté, particuliérement dans le milieu de I’enquéte, afin d’offrir un apport

utile & la recherche en sciences sociales, notamment sur les espaces religieux.

Tout au long de notre étude, nous édifions des stratégies d’enquétes selon les situations
du terrain pour permettre une attitude introspective et inductive. En considérant les différents
roles des personnes interrogées lors des enquétes, les attitudes des enquétés a 1’égard de notre
sujet, les événements ciblés et non ciblés (participation a des baptémes religieux, des séances de
zikrs, etc.), nous nous sommes efforcés de mener nos recherches, en ayant toujours a 1’esprit de

faire notre propre « réflexivité » :

14 On constate une abondance d’écrits sur les mourides. Les travaux de Xavier Audrain (2004),
Bava (2005) Gueye et Gervasoni (2005), Pézeril (2,008) se fondent exclusivement sur la communauté
mouride pour traduire les rapports de pouvoir entre I’Etat et les confréries religicuses au Sénégal.



236

«Seule la réflexivité, qui est synonyme de méthode, mais une réflexivité réflexe, fondée sur un
« il » sociologique permet de percevoir et de contrdler sur-le-champ, dans la conduite méme de
l'entretien, les effets de 1a structure sociale dans laquelle il s'accomplit. Comment prétendre faire la
science des présupposés, sans travailler a se donner une science de ses propres présupposés ? »
(Bourdieu, 1993, 905).

Si Bourdieu évoque ici la question du réle de la subjectivité du chercheur et de
I'influence qu’il détient dans le milieu social de ’enquéte, il va sans dire que tout enquéteur se
doit d’étre conscient de sa position dans la production des données de I’enquéte-terrain et
s’efforcer de « maitriser autant que possible ses actes, inévitables, de construction et les effets

qu’ils produisent inévitablement » dans le travail réflexif de la recherche (Bourdieu, 1993 : 907).

141 de mener ce travail en livrant A « cceur ouvert »

S’il est commun pour 1’anthropologue
les contours de ses tribulations sur le terrain, sur son objet de recherche, sur les situations vécues
par les multiples protagonistes de ses cercles d’enquéte, a travers des histoires de vie, renforcées
par des expressions locales sur les communautés ciblées, il demeure nécessaire de tenter de
connaitre les effets que ’on peut produire sans le savoir par cette intrusion toujours un peu
arbitraire qu’est ’enquéte-terrain, en évitant de choir dans le « je méthodologique »'** (Sardan,
2000). Les indicateurs de recherche mentionnés dans notre premier chapitre (normes, acteurs et
types de rapport observés) rendent encore plus utiles I’investigation du terrain permettant de ne
pas s’orienter irréversiblement dans la narration descriptive, la relative banalité des histoires de
vie et du «je» méthodologique. Ces indicateurs permettent de repérer et de décrypter les
observations-terrains, en dépit des difficultés liés a la réalité sociologique du cadre local. La
recherche préliminaire est des lors des plus cruciales pour identifier les stratégies et variables
permettant de lire, percevoir, analyser et ancrer 1’enquéte au sein d’espaces locaux multiples
(réseaux intercommunautaires, milieux sociaux, urbains, ruraux, etc.), tout en permettant déja de
déceler les influences normatives, empiriques et sociales qui se dégagent des relations entre

enquétés ; enquétés et enquéteur ; enquéteur et milieu social de I’enquéte.

1 Voir notamment 1’ouvrage de Charlotte Pézeril sur les Baye-Fall, (Pezeril, 2008) ou I’auteure
utilise & profusion ces procédés pour ériger des pratiques sociales forcément riches et inédites pour
I’anthropologue car distinctes de son cadre socioculturel en une orthodoxie spécifique (mysticisme et
marginalité des Baye Fall), mésestimant les analyses transversales d’autres communautés expérimentant
des trajectoires comparables.

2 Voir 1'ouvrage d’Olivier de Sardan sur le « je » méthodologique ot I’auteur décortique les
problemes méthodologiques qui se posent & 1’anthropologue dans son milieu d’enquéte avec la pratique
notoire et exponenticlle de l'usage de la premicre personne en sciences sociales pour décrire des situations
d’enquétes (implication absolue du chercheur dans son milieu).




237

Au final, concemant les actions a mettre en ceuvre au niveau de la démarche

méthodologique, il est des plus importants de prévoir :

— au niveau de 1’enquéte préliminaire : la mise en relation et la connaissance préalable
des acteurs (considérés), de la localité, des espaces (ciblés) et de leur dynamique (événements
tenus), la prise de contacts avec plusieurs acteurs de la collectivité (ceux ciblés principalement,

mais en prévoir d’autres au cas échéant).

— lors de I’enquéte-terrain : des stratégies flexibles d’observation lies aux situations
d’enquéte, s’efforcer de mener ’enquéte avec 1’appui de personnes-ressources, bien connues dans
le milieu pour favoriser une meilleure insertion sociale, étre prét a prendre part a plusieurs
activités dans la communauté. A travers des entretiens (structurés, semi-structurés, etc.) menés
aupres de personnes ressources et des acteurs ciblés (chefs religieux, responsables d’association,
¢lus locaux, etc.), I’analyse des données recueillies lors des observations pourrait étre complétée

par comparaison et recoupement.

— aprés I’enquéte-terrain : entretenir une communication autant réguliére que possible
avec les personnes-ressources rencontrées pour favoriser les discussions et échanges d’idées, tout
en évitant d’étre sujet a un « contrdle continu » de la part de ces personnes, insistant a cette fin

sur le caractére autonome et méthodologique de 1’enquéte.

En rédigeant ces remarques, nous ne souhaitons pas ériger un manuel de « bonnes
conduites » preuve d’un éventuel succés lors d’enquétes-terrain mais sommes convaincus du
nécessaire partage d’informations sur les contraintes et méthodes expérimentées par tout
chercheur dans son milieu d’enquéte, si utile a I’interdisciplinarité dans le champ des sciences

sociales.

Le redéploiement du religieux dans I’espace politique national

L’Ftat en crise (sous Diouf, 1981-2000, notamment lors des Programmes d’ Ajustement
Structurel) est toujours en déliquescence, sous Wade (2000-) étouffé par le systéme macro-
économique et les incohérences de la décentralisation. Cette crise révéle 1’émiettement du

processus de représentation politique et 1’incapacité du gouvernement de prendre en charge les




238

besoins fondamentaux des collectivités locales. Dans le méme temps, on constate le dynamisme
des communautés religicuses dans les localités et leurs interventions dans des secteurs
usuellement dévolus a I’Etat (assainissements, infrastructures, agriculture, commerce, éducation,
santé, services sociaux, etc.) pour répondre aux demandes sociales, prouvant la prégnance de

leurs actions et de leurs représentations dans 1’espace public.

Pour Abdoulaye Elimane Kane (entretien, Dakar, 2007), 1a crise de I’Etat au Sénégal est
une crise de la gouvernance et montre |’instabilité des pouvoirs publics a mettre en avant des
modeles de développement. A contrario, le modéle proposé par les confréries religieuses offre un
espace hybride entre le religieux, le social, le traditionnel et le politique et permet d’agréger
plusieurs individus et groupes sociaux. Les référents religieux sont-elles la solution a la crise de la
gouvernance du Sénégal ? On ne peut étre aussi catégorique si 1’on se base sur les rapports
clientélistes entre les représentants de 1’Etat et des chefferies religieuses, qui ont longtemps

caractérisé leurs interactions dans les collectivités locales.

Si I’équation du politique au Sénégal n’a pu trouver des solutions qu’en ayant recours au
religieux depuis la colonisation, on constate que I’entente entre les chefferies religieuses et le
pouvoir politique s’est orientée dans une autre phase, avec l'arrivée de M. Wade au
gouvernement. Les prétentions des religieux se sont rendues manifestes au point ou le premier
représentant du modéle de laicité affiche son affiliation religicuse a des fins politiques. Pour
conserver son pouvoir, Abdoulaye Wade intensifie ses relations avec la communauté mouride :
c’est I’ére de la « République couchée », diront certains (O. Kane, 2001) ou de « I’Etat-Talibé »
pour d’autres (entretien avec Imam Mbaye Niang, chef religieux, Dakar, 2007) ou de « I’Etat-Ya
Ma Nekh » (I’Etat qui rend grace) (entretien avec M. Mbodj, président du Forum Civil, Dakar,
2007). Tous ces attributs qui désignent le clientélisme politique, qui capte la sphére religicuse et

le pouvoir d’Etat.

Au sein d’un Etat qui est censé favoriser ’unité nationale et la gestion impartiale des
identités collectives, la pratique partisane de ses représentants crée des rancunes et des sentiments
d’exclusion de la sphére publique, de la part d’autres communautés faisant craindre 1égitimement
une rupture de 1’équilibre inter-confrérique, qui a si longtemps constitué un vecteur de paix civile
au Sénégal. Pour les mourides interrogés, ce n’est qu’un « simple retour des choses, étant donné
que les premiers gouvernements du Sénégal, ne les ont pas intégré dans 1’administration

publique » (entretien avec L. Sylla, disciple mouride, Touba, 2007).




239

Du clientélisme politique, on est passé a une forme de patrimonialisme dans 1’espace
national ol les communautés religieuses s’activent pour pénétrer les appareils de ’Etat. Les
mourides notamment sont fortement représentés au sein des ministeres (Madické Niang, ministre
des affaires étrangéres, Moussa Sakho, ministre de I’enseignement technique, Modou Diagne
Fada, ministre de la Santé), du Sénat (Cheikh Mbacké Diop, délégué de Louga, Sokhna Dieng de
Dakar, Moustapha Diop de Mbacke), de 1’ Assemblée nationale (Abdoulaye Babou, de Mbacké,
Makhtar Mbacké de Diourbel, Aissatou Mbodj de Bambey, etc.). Dans d’autres communautés
religieuses, notamment chez les Tidjanes-Niass¢nes, on cherche aussi a étre mieux représenté

dans les services de I’Etat :

Meédina Baye doit s’atteler 4 plus de lobbying et de stratégies politiques sur le pouvoir central pour

ne pas étre laissé pour compte. La laicité de I'Etat érigée sur un pluralisme confrérique est

ébranlée. Le legs de I’Etat devrait étre impartial mais Médina Baye devra s’atteler aux mémes
procédés pour qu’au moment du partage et  tous les niveaux, il ne soit pas laissé pour compte.

(Entretien avec El Hadj Ndiaye, Guide de la Zawiya du Plateau, Dakar, Mai 2007).

Depuis I’avénement du président Wade, I’Etat au Sénégal ne constitue plus « qu’un objet
d’intéréts puisque les religieux se servent des membres du gouvernement pour €riger leur localité
et négocier des soutiens avec les représentants de 1’Etat, pour « I’établissement de communautés
d’intéréts au sein du gouvernement, lors d’élections locales ou nationales » (entretien avec Imam
Mbaye Niang, Dakar, Mai 2007). Le capital social qu’acquic¢rent les religieux dans la
gouvernance locale est tel qu’il permet la 1égitimité de leurs actions au niveau national, ou se
livrent des batailles de pouvoir entre élites religieuses et pouvoirs publics pour une meilleure
représentation dans I’espace politique. Dans ce registre, le contréle de 1’extra-territorialité des
foyers-religieux comme Touba ou Médina Baye constitue un enjeu essentiel de pouvoir pour
I’Etat :

[...] le marabout Serigne Mamoune Niasse a exprimé ses veeux de moderniser et d’agrandir la
cité de Médina Baye. Ce projet tant attendu par I’ensemble des disciples [...] ne saurait prospérer
qu’avec le soutien de I’Etat du Sénégal [...] Une occasion [...] d’inviter les autorités a ériger leur
cité en commune d’arrondissement et son extension vers les villages limitrophes de la ville de

Kaolack avec un ambiticux programme d’investissement immobilier et I’implantation d’un forage
moderne a Médina Baye (Laity Mbassor NDOUR, L'Observateur, consulté le 08 mars 2010).

La question de la représentation territoriale (1égitime et adapté a la taille de la structure

religieuse) taraude les esprits des responsables de la décentralisation. Le contrdle des territoires




240

religieux demeure de plus en plus au centre des stratégies politiques au Sénégal. M.C. Diop et al.
(2002 : 227) rappelaient en 2002, le fait que les pouvoirs publics se trouvaient dans une situation
qui nécessitait que I’Etat investisse de plus en plus dans I’encadrement territorial, pour éviter que
le controle des frontieres ne lui échappe. Ce constat prend toute son importance aujourd’hui. Si
les auteurs évaluaient la région du Sud (Casamance) comme la principale menace qui pourrait
engendrer de 1’insécurité, on pergoit graducllement des risques d’instabilité au sein des foyers-

religieux dont les élites prétendent a une meilleure représentation au sein de 1’espace national.

On peut percevoir ces risques dans les propos que tiennent réguliérement Serigne Modou

Kara, un des leaders religieux les plus en vue de 1’espace politique national :

Je veux que le Président Abdoulaye Wade donne un statut spécial a Touba avant qu’il ne quitte le
pouvoir. Méme s’il ne le fait pas, t6t ou tard, Touba aura son autonomie (...) Ce n’est pas que
nous lui demandons de faire voter un budget spécial pour Touba, nous voulons seulement pouvoir
nous consacrer un peu plus a travailler pour le rayonnement de la ville sainte (...) Touba est le
cceur du Sénégal et quand le coeur est sain, toutes les parties du corps sont saines. Nous voulons, a
travers Touba, développer tout le Sénégal. (P. S. Kandji et al. L 'Observateur, consulté le 04 février
2010)

Le fait de donner aux villes religieuses comme Touba ou Médina Baye un statut (spécial)
administratif qui correspond a leurs perspectives politiques et démographiques et leur réelle
potentialité économique pourrait selon certains « constituer un dangereux précédent susceptible
d’ébranler 1’équilibre national et la régulation politique dans d’autres foyers- religieux.»

(Entretien avec Imam Mbaye Niang, Dakar, Mai 2007).

Les rapports clientélistes qui se sont édifiés au fil des années entre les pouvoirs publics et
les élites religieuses (mourides, notamment) se sont désormais transformés. La 1égitimation ayant
permis les intéréts réciproques entre le pouvoir religieux et étatique est de plus en plus désuet, du
fait notamment de la consolidation du pouvoir d’action des religieux dans la gouvernance locale
et nationale. Si Béatrice Hibou (1998) évoque la privatisation et le redéploiement de I’Etat pour
désigner la modification des modes de gouvernance sous 1’effet des transformations nationales et
internationales (renégociation permanente entre le secteur public et privé), on observe une
tendance a 1’élargissement du champ d’action des entités religieuses dans 1’espace politique local,
qu’elles contrblent (cas des chefferies mourides a Touba) ou qu’elles pénétrent graduellement

(cas des Tidjanes-Niassénes a Kaolack et des Layennes a Cambéréne).

Si I’Etat (dans sa forme institutionnelle) n’a jamais existé 3 Touba, il s’est manifesté a
Kaolack et a Cambéréne par une interaction permanente entre chefs religicux et €lus locaux

(maires notamment), permettant sa présence dans la collectivité locale. Toutefois, au fil de




241

I’histoire politique, il est confronté dans ces espaces, a un besoin perpétuel de 1égitimité et de
coexistence pacifique avec le pouvoir religieux. A contrario, ce pouvoir y est solidement ancré
grace a sa capacité a produire, maintenir et reproduire du capital social et symbolique. Le
redéploiement du pouvoir étatique dans la sphere religieuse, qui a longtemps pris la forme du
clientélisme (alliances d’intéréts, stratégies de négociation, partage des compétences et ressources
disponibles et attribuées entre ces deux pouvoirs) n’est plus si actif désormais. La raison en est
que le religieux a pris le dessus de I’Etat dans le local (surtout & Touba ot les chefs mourides ont
bati leur pouvoir sur le capital social, symbolique et économique) alors qu’a Médina Baye et
Cambérene, le religieux gagne du terrain, porté par de nouveaux acteurs (jeunes d’associations)

grandement impliqués dans la gouvernance.

De ces évolutions découlent des interrogations qu’il est nécessaire d’aborder dans 1’étude
du politique. Quelles sont les innovations du politique et les nouvelles formes d’interaction entre
pouvoirs étatique et religieux dans les sphéres locales? Est-ce que les entités religieuses peuvent
capter seules toutes les ressources potentielles et actuelles d’une collectivité, comme 1’évoque A.
Kane (entretien, Dakar, 2007)? Peuvent-elles intégrer toutes les 1égitimités au sein d’une structure
collective pouvant interagir avec le public et le privé, le national et I’international ? Autant de
questions qui sont essentielles a élucider si I’on veut approfondir le champ d’analyse du politique
et interroger les processus de «redéploiement du religieux » (Otayek, 2003), sur la scéne
politique nationale et qu’on observe notamment au Sénégal (autant par des groupes moins
teprésentés : cas des Layennes, que par des groupes plus influents comme les mourides). A ce
propos, on ne peut qu’étre favorable & I'initiative du Centre d’études africaines de renforcer ses
programmes de recherche, en abordant la problématique de la reconfiguration des espaces
politiques locaux en Afrique. Nous nous inscrivons dans la méme optique, en ce que nous

estimons nécessaire :

[...] d'explorer le réle que le local joue sur le plan national, par exemple dans la formulation de
discours et d'idéologies qui légitiment et redéfinissent I'Etat-nation et ses institutions, [...] de
savoir dans quelle mesure ces interdépendances donnent lieu 4 I’émergence de nouveaux espaces
politiques translocaux [...] d’intégrer des acteurs dont les centres d’intérét se situent a différents
niveaux de 1’échelle et portant sur des processus de construction identitaire qui accompagnent la
production de ces espaces [...] (CEAF, consulté le 27 décembre 2010).

En outre, on constate une catégorie sociale qui renforce progressivement son pouvoir
d’action dans I’espace local : les jeunes. Si les chefferies religicuses sont conscientes de leur rdle
politique dans 1’espace national, les jeunes prennent €galement la mesure de leur influence dans

le champ religieux. Celle-ci se manifeste & ’occasion d’événements populaires (comme les




242

cérémonies religieuses) ou ils accedent a plus de 1égitimité dans les localités. Ils prétendent
également a des positions de pouvoir au niveau politique, méme si ce n’est encore visible qu’a
I’échelon local. Lors de nos entretiens a Cambéréne, nous avons rencontré un jeune responsable
d’association du Mouvement Diamalaye, mouvement qui s’est inscrit sur les listes électorales

municipales de 2009 :

Notre mouvement est avant tout citoyen puisqu’il se propose (...) de faire cesser I'inaction et la
gestion solitaire de la mairie. Nous prendrons en main les destinées de notre communauté car les
associations locales sont de plus en plus nombreuses 4 Cambéréne et ont besoin d’étre supportées
financiérement pour que nos actions se ressentent encore plus dans la commune (Entretien avec
Libasse Hane, responsable, chargé des relations publiques, Mouvement Diamalaye, Cambéréne,
juillet 2008).

Le capital symbolique et social des jeunes dans I’espace religieux

Les transformations constatées dans 1’espace politique affectent également les catégories
sociales les plus actives dans le champ religieux. Des jeunes (hommes et femmes) provenant de
divers milieux (intellectuels, artistes, paysans, étudiants, commergants, chefs d’entreprise,
sportifs, etc.) pénétrent la sphére religieuse qui offre des gages de sécurité (au niveau politique,
économique, sociale). Les mécanismes de régulation sociale forgés dans les solidarités religieuses
générent ’émergence de nouveaux acteurs, détenteurs de projets de société ou figures-symboles
pour les collectivités locales. Chez les Tidjanes-Niassénes, Mahi Cissé, jeune chef religieux,
membre de la famille tidjane-niasséne attire beaucoup de jeunes de la localité environnante par
son langage direct, ses connaissances religicuses et sa rigueur morale. Méme si Baye Niasse
constitue la référence dans la perpétuation de la FAYDA, beaucoup de jeunes falibés tidjanes-
niasséne voient en lui un modele a suivre, tant par sa sagesse que par son jeune age (quarantaine

d’années).

Chez les mourides, Béthio Thioune et Modou Kara Mbacké construisent leur pouvoir
symbolique et leur capital social en ciblant les jeunes, surtout dans 1’espace urbain. Les exclus
sociaux (chomeurs, anciens malfrats) rejoignent parfois le cercle de pouvoir de Kara Mbacké, car

pour ces jeunes, la confrérie représente une chance de réintégrer socialement I’espace public'® et

' Les études de Jean Frangois Havard (2007) et de Fabienne Samson Ndaw (2009) analysent sur
cet aspect, la portée de ces nouvelles figures d’autorité religieuse dans I’engagement confrérique et dans la
réussite sociale et économique.




243

d’y acquérir des parcelles de pouvoir. Deux tendances sont généralement observées comme le

remarque A. Seck (2007 : 36) :

Certains voient dans l’engagement confrérique de ces nouvelles catégories de fideles des
raccourcis pour permettre a ceux-ci d’accéder avantageusement, en usant de I’influence de la
confrérie au marché des biens institutionnels et économiques. D’autres craignent plutdt une
fanatisation des esprits qui risque de mettre sous peu I’équilibre laique de I’Etat en danger ».

Si ces deux tendances semblent s’appliquer dans I’espace religieux, on constate une
réaction des élites confrériques qui soubaitent renforcer leur capital symbolique en s’associant
avec des associations religieuses (cas des layennes et des tidjanes-niassénes avec Farlu Ci Diiné
Dji et le Groupe ANSAROUDINE qui sont trés proches des familles des Khalifes). Si ces
réactions sont visibles au sein des layennes et des tidjanes-niassénes, elles sont également
perceptibles chez les mourides (ou le groupe Hizbut Tarqiya s’associe avec la famille Khalifale

dans le processus d’élargissement des bases sociales de la communauté mouride).

On constate une politisation des discours religieux interpellant les pouvoirs publics a
I’action, surtout lors d’événements religieux ou la mobilisation sociale est importante et permet
des manifestations pro ou anti politiques, en dépit du caractére religieux de ces événements. Les
associations religieuses dont les responsables sont souvent des jeunes offrent des discours
contestataires ou la rhétorique porte sur le besoin de changement social. La base sociale assure la
légitimité du discours et les figures symboliques sont désormais multiples (des péres-fondateurs
aux jeunes marabouts). La jeunesse urbaine plus dynamique s’implique dans ces associations
religieuses et créent des réseaux sociaux, en utilisant les nouvelles technologies de I’information
ou de la communication (Facebook, Skype) pour créer leur propre site web (Houda.sn, htcom.sn).
Tout en réussissant a délocaliser les espaces sacrés, ces réseaux constituent des lieux de diffusion
et d’expression du capital symbolique (ou les lieux et événements sacrés, les textes fondateurs, le
circuit du pelerinage et les actions de la communauté sont affichés). Les campus universitaires
constituent également des lieux de cette diffusion (I’étude de Moustapha Tamba (2005) est a ce
titre révélateur. Peut-on dés lors concevoir une prise en charge du capital symbolique par ces
associations religieuses au Sénégal? Cette prise en charge est déja présente, chez les Layennes,
Mourides et Tidjanes-Niassénes qui véhiculent leurs principes sacrés au sein et en dehors de leurs

associations.

Les paramétres sociaux et politiques qui président aux définitions de sens et d’espace
public sont & chercher dans les liens communautaires. Dans ce cadre, les jeunes participent a

1’action locale et transforment 1’espace du religieux, devenu perméable avec les crises politiques.




244

Ces crises ont servi de prétexte aux mouvements communautaires pour renforcer les affiliations
sociales et s’approprier des positions d’autorité¢ au sein de 1’espace religieux. Si cet espace est
toujours pourvoyeur de sens, il assure désormais des objectifs de positionnement politique et
renforce un pouvoir d’action économique, notamment pour des jeunes exclus de la scéne publique

et qui souhaitent la réintégrer.

Socialisation et territorialité du religieux : 1’espace transnational

Dans la communauté tidjane-niasséne, 1’espace a toujours été le vecteur de diffusion des
principes symboliques permettant 1’insertion des collectivités locales se trouvant en dehors du
territoire sacré. Dans le contexte d’une globalisation toujours plus affirmée et une perméabilité
des frontieres africaines, on constate de plus en plus le déploiement des communautés religieuses
au dela de I’espace national. Chez les Tidjanes-Niassénes et les Mourides, notamment, il convient
de parler de territorialité. Si les associations layennes sont présentes dans d’autres espaces
(urbains et ruraux, surtout), ils ne disposent pas de réseaux aussi « tentaculaires » que les
mourides. Les mourides ont longtemps été considérés comme une communauté locale implantée
dans leur territoire sacré mais ils sont désormais ancrés dans l’espace transnational, avec
beaucoup de réussite. La puissance économique de la communauté mouride se caractérise par sa
diaspora. L’une des nouvelles figures de réussite sociale et économique au Sénégal est le Moodu-
Moodu ou le Baol-Bao!l (terme usuel désignant les commergants mourides, acteurs de la diaspora,
de la débrouille et du développement local). L’univers des Baol-Baol a toujours €té celui des
déplacements, d’abord dans les centres urbains (Dakar) puis dans les grandes villes européennes
(Paris, Marseille, Madrid, Rome, etc.).

Depuis les années 1980, avec la libéralisation des frontiéres sénégalaises, les réseaux
commerciaux mourides se sont étendus aux Etats-Unis, au Canada, en Asie, 3 Hong-Kong, en
Arabie Saoudite, au Qatar, etc. La mobilité¢ des communautés mourides dans les espaces urbains
permet d’évoquer une « transnationalisation de 1’espace mouride» qui prend les allures d’une
«organisation mondiale du commerce mouride», selon Jean Copans (2000 : 24-33). Comme
I’évoque Copans, on constate que la nouvelle économie monde devient I’'une des réincarnations
de I’esprit mouride : 1’idéologie du travail s’exprime notamment dans le « réve américain », ol
tout est possible si ’on y met I'effort et le travail qu’il faut. Cette mobilité permanente des

réseaux mourides révéle 1’émiettement du domaine sacré dans plusieurs espaces ou se produit et




245

se reproduit ’action collective. Si le retour a Touba est I’objectif ultime du mouride, Touba est
présent partout ou est le mouride (réseaux de Touba-Paris, Touba-Marseille, Touba-New York,
Touba-Sandaga, etc.). Ce caractére perpétue le lien fondateur qui lie tout disciple a sa terre sacrée
puisque Touba devient un symbole pour la communauté devenue progressivement transnationale,

qui poursuit le réve de voir sa cité idéale rayonner dans le monde.

La diaspora mouride poursuit sa mission exploratoire au-dela des frontiéres et entretient
le développement local de Touba en utilisant ses réseaux migratoires, facilitant 1’insertion
communautaire, a 1’étranger, a travers le regroupement associatif ; les dairas €tant des centres
d’accueil et d’hébergement pour tous). Ces réseaux de solidarité permettent la socialisation
(permanence du lien culturel, social, religieux, familial, etc.) et assurent de nouvelles filiations
identitaires, baties sur le regroupement associatif et la communauté religicuse. Les tidjanes-
niassénes ont tres tot investi ces canaux, du fait de la pluralité des identités nationales et de la
territorialit¢ de leur idéologie religieuse. L’occupation de 1’espace transnational constitue
désormais une marque de 1’évolution des formes du pouvoir religieux. Cet espace est conquis par
les associations religicuses qui y tissent le lien communautaire mais aussi religieux. Cela leur
confere du capital symbolique et initie des enjeux de pouvoir qui s’évaluent sur la capacité
d’action, de mobilisation et de représentation du pouvoir religieux chez les membres de ces

groupements.

La restructuration des allégeances dans le champ religieux est la nouvelle matrice du
paysage politique au Sénégal. Dans ce registre, le pouvoir se constitue au sein de plusieurs
espaces sociaux, locaux ct transnationaux et varic selon les lieux (territoires sacrés, centres
urbains) et les événements (cérémonies religieuses, ctc.). Si Bourdieu (1994 : 50) définit le
pouvoir comme la « possibilité pour certains individus ou groupes d’agir sur d’autres individus
(-..) en disposant d’une capacité a faire respecter les régles d’une certaine 1égitimité », on ne peut
vraiment saisir ces régles qu’a condition de considérer le processus de formation de celles-ci dans
le cadre des espaces sociaux ou elles se constituent. Ce faisant, on est 8 méme de comprendre
comment « le champ du pouvoir est ’espace des rapports de force entre les différentes espéces de
capital politique, symbolique, religieux » (Bourdieu, 1994 : 50). Le champ du pouvoir est a
chercher dans les propriétés de cet espace permettant une lecture des structures locales, lieux
d’invention du politique. Au sein des trois espaces religieux (Touba, Cambéréne et Médina Baye)
qui ont fait I’objet de notre recherche, on a pu observer que les trois communautés religicuses
choisies (mourides, layennes et tidjanes-niassénes) produisent des territoires, qui au-dela de leur

caractére sacré, construisent, régulent et transforment le champ du pouvoir et de la gouvernance.




246

On peut nous reprocher de n’avoir pas assez adopté une analyse structurale des
communautés ciblées, en documentant les rapports de pouvoir qui y existent. Si 1’opacité de ces
rapports rend souvent difficile leur accés, le risque au bout de cette analyse serait de comparer
Iinstitution confrérique a celle étatique. Ceci nous aurait convergé imperceptiblement vers les
écueils de I’analyse macropolitique, ou I’aspect normatif prend souvent la place de I’observation,
évaluant et comparant les régles de fonctionnement de cette institution par rapport a I’Etat. A la
place, nous avons montré comment les acteurs a la téte de ces institutions générent des ressources
symboliques et comment ces ressources sont redistribuées au sein des collectivités locales, par
une pluralité d’acteurs dans la gouvernance. L’intérét grandissant des études sur la gouvernance
exige de diversifier les regards empiriques et de converger les analyses vers des espaces
caractérisés par la prévalence des identités collectives et I’interaction des dynamiques politiques
et religicuses, pour mieux saisir la complexité de la gouvernance. A ce titre, les localités
religieuses de Popenguine, Tivaouane et Ndiassane au Sénégal, celles de Kano au Nigéria, de
Qom en Iran, de Konia en Turquie, de Lahore au Pakistan ou de Nadjaf en Irak constituent

d’excellents cadres analytiques.

Local et pouvoir : I’utilité de redéfinir la gouvernance

L’analyse des normes et modes d’action collective ainsi que des interrelations entre
acteurs de la sphére religieuse, communautaire, associative, etc. permet une étude locale du
politique en perpétuelle construction. Notre réflexion théorique s’inspire de la pensée
constructiviste de Bourdieu'** pour traduire la réalité complexe et hybride du pouvoir dans la
gouvernance. En dépit de la polysémie du concept, elle est surtout utile pour saisir dans les
localités (quartiers, villes, villages), une pluralité d’acteurs en interactions (institutions publiques,
groupements socio-culturels, associations, chefferies religieuses, etc.) qui participent a
Iorganisation sociale, politique, et économique des collectivités. En choisissant de mener une
lecture empirique des espaces religieux au Sénégal, nous restituons la diversité des dynamiques
sociales de la gouvernance. C’est a ce titre que nous concevons les processus politiques « comme

relevant d’une inscription (...) diversiforme d’acteurs sociaux procédant au sein de surfaces

" En choisissant de lier les éléments objectifs et subjectifs qui servent a ’analyse du champ
politique, Bourdieu (Bourdieu, 1980) rétablit I’importance des variables (habitus, perceptions, normes,
symboles, images, etc.) qui ont souvent €té ignorés dans la réflexion théorique dans les sciences sociales.
Dans notre thése, ces variables nous sont essentielles pour saisir la réalité des lieux qui abritent une
pluralité d’acteurs en interaction permanente.




247

identitaires plurielles, dans des espaces partagées de relations et d’interactions, tant6t sous le
mode de la collision, tant6t sous celui de la collusion » (Onana, 2002 : 351). Notre étude aura
réussi & montrer que la gouvernance est bien plus que ce que définissent Pierre Calame et André
Talmant (1997 : 19) qui la pergoivent comme : «la capacité des sociétés humaines a se doter de
systémes de représentation, d’institutions, de processus, de corps sociaux, pour se gérer elles-

mémes dans un mouvement volontaire ».

Si les sociétés sont capables de se doter de systémes de représentation, elles sont aussi
capables de générer du pouvoir. C’est en retragant les formes et les transformations de ce pouvoir
que 1’on est 3 méme de saisir les modes d’organisation autonome et les évolutions de ces
systémes de représentation. Nos hypothéses ont visé la nature et I’évolution des constructions
sociales et symboliques du pouvoir politique dans les espaces religieux dont le contréle est
I’enjeu majeur de la gouvernance au Sénégal. La diversité de celle-ci impose de modifier la
lecture institutionnelle du politique. Réfléchir sur les processus multiples de la socialisation
politique permet de montrer la complexité des rapports de pouvoir dans la gouvernance. Cela
permet d’interroger le local sans ériger des systémes inflexibles de représentation culturelle, si

souvent décrits dans les travaux sur les communautés religicuses (Thomas et Luneau, 1995).

Dans ce cadre, nous concevons la gouvernance comme un processus d’interaction entre
agents (entités institutionnelles et sociales, notamment) qui produisent et gérent du pouvoir, a
travers la mise en commun des ressources matérielles et symboliques, au sein d’un espace
collectif. Cette définition contribue & mieux analyser dans la gouvernance, les éléments distinctifs
qui participent au renouvellement politique. En effet, son intérét réside dans sa capacité a rendre
compte des évolutions (processus), des agents (sociaux, institutionnels) et des formes

d’interaction (régulations, négociations, conflits, etc.) dans I’espace politique.

D’ailleurs, dans d’autres pays africains ou sud-américains, cet intérét pour le politique et
le local est également perceptible. Dans son ouvrage sur le Guatemala, L. Tallet (2001 : 236)
rapporte 1’importance de I’adhésion aux communautés religieuses, qui dans ce pays, permet aux
groupes politiques, I’appropriation de biens symboliques et matériels (argent, pouvoir, autorité) et
la production de sens qui viennent légitimer les choix opérés par les acteurs sociaux. A travers
I’étude des hiérarchies sociales dans des communautés locales dans le Delta du Sénégal, T.
Dahou (2004 : 333) remarque que la prise en compte de la notion de pouvoir est incontournable
car elle permet d’historiciser le politique, de tracer son évolution et ce faisant, I’émergence d’un

espace public dynamique ou passe nécessairement le politique. Dans la conclusion de sa thése sur




248

le bien-ére des femmes en Guinée, F. Traoré (2008 : 217) met en exergue ’approche
communautaire du capital social, qui est mieux adaptée a la compréhension des forces
productives (organisées en groupes associatifs et en groupes de femmes), ressources essentielles
du pouvoir, de I’action collective et du développement local. Dans son article, Boureima
Ouedraogo (2008) évoque I’implication de deux communautés religieuses (chrétienne et
musulmane) dans la gouvernance locale a Bobo Dioulasso et a Dandé, au Burkina Faso, qui
contribuent a la résolution des problémes sociaux et communautaires. Les responsables de ces
communautés ont participé dans ses deux localités, a la création d’espaces de dialogue entre élus
locaux, préfets, ONG et collectivités locales. Charles N. Mback (2000) quant a lui rappelle
I’influence historique de la chefferie traditionnelle au Cameroun, impliquée dans le jeu politique

et la gouvernance locale, notamment dans les provinces du Sud, du Centre et de I’Est du pays.

Pour notre part, notre thése aura permis d’alimenter la réflexion théorique sur les cadres
référentiels (capital social, symbolique) qui permettent d’accéder a une conceptualisation du
politique en mesurc de saisir la diversit€¢ des sources et des dynamiques de constitution du
pouvoir. Elle révele la nécessité de mettre en lien des études empiriques sur le pouvoir, les

identités et le local, afin de saisir les divers modes de construction de la gouvernance.




Almoravides

Askan

Assaka

Association Sant
Assa

Baol

Baraka
Baye
Benno Siggil Diamalaye

Bissap

249

LEXIQUE'”

Mot originaire de 1’arabe Al-Murabitun, signifiant les « gens du
Ribat » ¢’est-a-dire, les gens de la fortification. Dynastie berbére,
ils pratiquaient le nomadisme entre le Sénégal et le sud du Maroc
et créérent un empire dans la région nord-occidentale de
I’ Afrique, du Nord du Sénégal au Maroc, entre le XI® et le XII®

siécle. Cet empire s’étendit jusqu’au sud de I’Espagne.
Communauté

Déformation wolof du mot arabe « Zakat ». Aumone remise au

marabout chargé de sa redistribution

Association Louange a Serigne Ablaye Assa Serigne Ablaye

Ancien royaume traditionnel au centre du Sénégal, né de la
dissolution du royaume du Djoloff en 1555. Le roi résidait dans
une capitale, correspondant a la localité actuelle de Diourbel. Le

royaume incluait aussi Touba et Mbacké.
Bénédiction

Pére de Famille

Solidarité pour rebatir Diamalaye

Fleur d’hibiscus, connu sous plusieurs noms, a travers les pays

chauds (Bissap en Afrique de 1’Ouest, Karkadi en Egypte et au

15 Nous avons réalisé plusieurs de nos entretiens en wolof, exposant la nécessité de recourir 4 ce lexique.
Les expressions et notions essentielles ayant déja €té définies dans notre étude, ce lexique ne constitue
qu'un bref rappel des termes de base. Plusieurs des définitions ont été tirées des ouvrages d’Ousmane
Badiane (1992), d’ Assane Sylla (1994), de K. Mbacké (1995).




Booloo liggéey Diamalaye

Brak

Cantons

Cayor

Ceddo

Chefferies

Cheikh, Shaykh
Daaras

Dabhiras, Dairas

Damel

Déniankobé

250

Soudan, Roselle et fleur d’hibiscus en Amérique latine, Sorrel
rouge en Jamaique, etc.) Au Sénégal, c’est la boisson nationale et
se consomme généralement froide. Elle est connue pour ses

vertus médicinales de baisse de tension.
Union de travail pour Diamalaye
Dignité royale au Walo

Divisions administratives coloniales

Ancien royaume traditionnel au centre et au nord du Sénégal. Il
fut I'un des plus grands aprés la dissolution du Djoloff. La
capitale était Mboul et les rois, Damels régnérent autant sur le
Cayor que sur les Lébous (région actuelle de Dakar) et plus tard,
sur le Baol voisin. Un grand personnage du Sénégal, reconnu
pour sa résistance contre les frangais, était Lat Dior Ngoné Latyr
Diop, Damel du Cayor au XIX® siécle. Le royaume correspond a

une partie des régions de Dakar, Thi¢s, Diourbel et Louga.
Aristocratie paienne au Sénégal

Entités politiques ou religicuses détenant une autorité légitime au

sein d’un territoire
Maitre spirituel, sage ayant une autorité religieuse
Ecoles religieuses

A lorigine, groupemcnts dec femmes, devenues associations
religieuses des confréries musulmanes (Layennes, Mourides et

Tidjanes principalement)
Ro1 du Cayor

Dynastie créée par Koli Tenguella au Fouta-Toro, constituée de

peuls et de mandingues. Elle y régna du XVI° au XVIII® siécle.




Dhikr

Diolas

Djoloff

Fayda

Fouta Djallon

Fouta Toro

251

Traduit par "rappel”, il consiste & se remémorer Dieu notamment
en répétant des noms divins, seul ou a plusieurs. Pratique soufie,

il existe plusieurs modalités de "dhikr".

Peuples du sud du Sénégal, parlant la langue diola. Ils se
retrouvent majoritairement en Gambie, Casamance et Guinée-

Bissau.

Empire fondé au XIII° siécle par Ndiadiane Ndiaye, premier
«bourba djoloff (« Bourba » veut dire «le roi » dans la langue
wolof) qui réussit a associer toutes les populations wolof autour
de cet empire. Le clan des Ndiaye dirigea 1’empire qui regroupait
a son apogée les royaumes du Baol, Saloum, Walo, Sine, Cayor,
une partie du Fouta-Toro et une partie du Bambouk (région entre
le Mali et le Sénégal, dans la zone présente de Kayes). L empire
s’effondra en 1549 et les royaumes prirent leur indépendance tour
a tour. Au Djoloff vit le jour, un autre grand résistant sénégalais,

Bouna Alboury Ndiaye, dernier bourba djoloff au XIX° si¢cle.

Ordre religieux qui structure la communauté tidjane-niasséne, sur
des principes d’unité et de solidarité, en dépit de la diversité
culturelle et nationale de ses adhérents. C’est aussi une forme
religieuse d’encadrement spirituel qui permet au disciple de vivre
sa foi intrinséquement par la connaissance et I’amour divin, a

travers des stades de perfectionnement du soi.

Région guinéenne surnommée le « chateau d’eau de 1’Afrique »,
en raison des nombreux fleuves qui y prennent source (par
exemple le fleuve Sénégal). Le Fouta djallon est un massif

montagneux ou habitent les peuls djalonkés.

Ancien royaume traditionnel des Fulani (peuls, toucouleurs) qui
succéda au Tékrour, également dans la vallée du fleuve Sénégal.
Le mot Fouta était donné a toute région ou les peuls vivaient et
celui de Toro se référait a I'identité propre des habitants. Les

habitants y parlaient le Puular, langue des peuls. Avec la venue




Gamou

Gangoor

Hadiyas

Haoussas

Ibadou Rahman

Jaaraf
Kayoor

Khadrs, Khadres

Khalife

252

de Koli Tenguella au XVT* siécle, la région devint un mixte de
peuls et mandingues, dont les descendants furent les toucouleurs.
Le royaume du Fouta vit aussi, la genése d’une figure influente
de I’islam au Sénégal, El-Hadj Omar Foutiyou Tall, conquérant
toucouleur et résistant colonial. Ce royaume correspond aux
mémes régions que le Tekrour, celles des présentes Saint-Louis et

Tambacounda.
Mot wolof désignant la féte du Maouloud

Acteurs politiques locaux qui rivalisent avec les religieux pour le

contréle du pouvoir local
Dons, cadeaux

Peuples sahéliens du Niger et du Nigéria parlant la langue
haoussa. Ils ont aussi migré vers les pays voisins et se retrouvent
au Ghana, Bénin, Tchad, etc. Au Sénégal, la communauté
religieuse des Niassénes comptent plusieurs Haoussas. En effet,
nombre de ses disciples sont originaires du Niger et du Nigéria, et
la famille Niasséne a elle-méme une branche Haoussa par le

mariage.

Mouvement religieux orthodoxe au Sénégal ; se distinguant des

confréries, caractérisé par une stricte pratique religieuse.
Représentant de I’autorité Ceddo
Voir Cayor

Membres de la confrérie Khadiriya, fondée par Abdul Qadr Al
Jaylani, onginaire de Bagdad, Irak. Introduite au Sénégal, par
Cheikh Sadibou Aidara petit fils du fondateur.

Dirigeant religieux de la confrérie, dépositaire du pouvoir

spirituel et temporel




Layennes

Lébous

Liggeyeul Serigne Touba

Magal

Mahdi

Malinkés

Maouloud

Marabouts

253

Communauté musulmane composée majoritairement de Lébous
dans la Grande Région de Dakar, (Yoff, Ngor, Cambéréne, etc.).
La confrérie a été fondée par Seydina Limamou Laye (Libasse
Thiaw, de son vrai nom), en 1884, lors du célébre appel du
« Mahdi » (messager de Dieu, prévu a la fin des temps) exhortant
son peuple & rompre avec les rites animistes surannés et a suivre

les pratiques islamiques, magnifiées.

Sous-groupe ethnique, issu de la famille Wolof et Sérére, peuple
originel des Layennes. Réputés pour leur conservatisme social,
leur affinité avec le littoral marin et leur croyance traditionnelle.
Se retrouvent principalement dans la région de Dakar, a Yoff,

Cambérene, Gorée, Ngor, etc.

L’idéologie du travail chez les mourides

Féte mouride, commémorant le retour d’exil du fondateur de la

confrérie, Serigne Touba

En Islam, le Mahdi est un personnage religieux qui apparait vers
la fin des temps. Selon la croyance, il sera de la lignée du
Prophéte Mohamed (PSL) et en compagnie de Jésus, il raménera
le bien sur terre qui avait ét€¢ corrompue avec la présence de

I’antéchrist.

Ils sont également appelés mandingues et forment une des plus
larges communautés de I’Afrique de !’Ouest. Ils sont les
descendants de 1’empire du Mali qui régnait sur toute cette région
et ils se retrouvent dans plusieurs pays : Sénégal, Mali, Guinée,
Cote d’ivoire, Niger, Burkina Faso, etc. Ils appartiennent a la
famille des langues mandées et parlent des variantes connus au
Sénégal et en Gambie sous le nom de Mandinka et Malinké en

Guinée.
Féte de la naissance du Prophéte Mohamed

Eminence, Chef religieux




Mourides

Mouridisme

Moustarchidines

Ndigel

Ndongo
Ngeureum

ORANGE

Pénc

Peuls

POLIS

POLITIKON

Puular

Rakas

254

Membres, adeptes du Mouridisme

Confrérie, voie religieuse de 1’Islam au Sénégal, qui exhorte a la
discipline et au travail, tel que prescrit par Serigne Touba, le

maitre spirituel de la voie.

Mouvement religieux orthodoxe au Sénégal, né a la fin des

années 70 et caractérisé par une stricte pratique religieuse

Prescription religieuse émise par I’autorité spirituelle qui dicte au
disciple, les comportements a suivre lors d’événements généraux
ou particuliers, par exemple une consigne de vote, lors
d’élections politiques. Cet ordre religieux se révéle parfois
beaucoup plus efficace que les discours politiciens.

Disciple
Reconnaissance, remerciements

Marque clé de la compagnie frangaise France TELECOM qui
s’est associée en 2006, 3 la SONATEL. Cette derniére a dés lors
adopté la marque commerciale Orange. Elle est surtout connue au

Sénégal pour la téléphonie cellulaire.
Vastes places publiques

Peuples originellement nomades et pastoraux dans les régions du
Sahel et du Sahara. Ils parlent la langue peule ou Puular. Is se
retrouvent dans tous les pays de la zone sahélo-saharienne (et
méme au-deld). Ils se sont sédentarisés au cours des 4ges et

forment une importante ethnie au Sénégal.
Revue camerounaise de sciences politiques

Association internationale pour les étudiants de sciences

politiques
Langue parlée par les peuls et toucouleurs

Inclinations durant la priére




Saloum

Sanhija

Sant Serigne
Touba

Sénégambie

Séréres

Serigne

Set-Setal

Shaykh

Sine

SOPI

Soufi, Soufisme, Sufi

255

Ancien royaume Sérére et traditionnel du Sénégal fondé vers la
fin du XV° siécle, par Mbegan Ndour et qui avait pour capitale

Kahone. De nos jours, il représenterait la région de Kaolack.
Déformation du mot Sénégal

Louange au maitre de Touba

Confédération qui associait entre 1982 et 1989, le Sénégal et la
Gambie dans le but de promouvoir la coopération entre les deux

pays. Elle est dissoute le 30 septembre 1989.

Peuples du Sénégal parlant la langue sérére habitant le centre-
ouest du pays jusqu’au sud. Troisiéme ethnie par leurs nombres
aprés les Wolofs, et les Peuls, également présents en Gambie et

en Mauritanie.
Maitre religieux

Vaste initiative de nettoyage et d’aménagement public des jeunes

et mouvements associatifs, dans les quartiers populaires
Voir Cheikh

Ancien royaume traditionnel du Sénégal, sur les bords du fleuve
Saloum, principalement peuplé de Séréres et fondé par Maissa
Wali Jon. Devenu indépendant du Djoloff vers 1550. Les rois
étaient nommés Maad Sine bien qu’on les appelait communément
Bour Sine. Bour (roi) en wolof. Il correspond a la présente région

de Fatick.

Signifiant littéralement : changement, transformation, slogan

mobilisateur du changement social de M® Abdoulaye Wade

Le soufisme est un mouvement de spiritualité propre a l'islam, ou
il est désigné par le mot "tassawuf”', lequel est rendu par




Sufi, Soufi, Soufisme

Sunghéna

Sunni, Sunnite

Talibé
Tarbiya

Tariqa, Tarikha, Turuk

Tassawwuf

256

"soufisme" en frangais. Un membre initié¢ du soufisme est appelé
généralement un soufi, bien que le terme soufi désigne un
individu qui est parvenu a la réalisation spirituelle totale.
Tradition pluriséculaire répandue dans le monde entier, le
soufisme est a l'origine de nombreuses voies spirituelles. Les
soufis se regroupent en confréries, dont les premiéres sont nées
sous l'impulsion de Rumi, au XII*™ siécle. Tout en demeurant
attachée a la loi islamique, le mysticisme musulman ou soufisme
vise une approche spirituelle de la foi a travers une méthode
théorique et pratique enseignée par des maitres pour vivre
l'expérimentation de l'union avec Dieu au cours de la vie
terrestre. Tous les gens qui suivent le chemin du "tassawuf" ne
sont pas des "soufis" mais des "aspirants" a la voie spirituelle,
guidés par des "soufis", ou encore des maitres spirituels. (M.
Scolas, Le soufisme, un mouvement spirituel au ceeur de l’islam,
consulté le 05 novembre 2010).

Voir Soufi, Soufisme, Sufi
Déformation du mot Sénégal

Membre de la branche de I’Islam Sunni. Branche principale de
I’Islam qui regroupe la majorité des musulmans. Les Sunnites
suivent les préceptes du Coran et de la Sunna (tradition

prophétique), terme d’ou est tiré celui de Sunni.
Disciple
Processus d’encadrement éducatif et spirituel

Autre appellation donnée aux confréries. Turuq étant le pluriel de
Tariga, Tarikha. Les Turuq ou confréries sont nées en Orient et
au Maghreb, elles ont surtout été prolifiques en Afrique Noire
(Sénégal, Mali, Mauritanie, Nigéria). Cela est di a leurs capacités
d'adaptation et a leur rdle important dans ces sociétés ou elles

sont devenues de véritables acteurs sociopolitiques.

Voie qui consiste a pratiquer 1'Islam, tout d'abord comme tous les
autres musulmans, et a en faire plus, tant au niveau des priéres,
que du jetine. On retrouve aussi des pratiques ascétiques pour

purifier 'égo en particulier le "dhikr".




Tekrour

Tidjanes

Tidjanisme

TIGO

Tivaouane

Touba

Turuk, Tariqa, Tarikha

Toucouleurs

Wa Keur Serigne
Fallou

Wa Keur Serigne
Saliou

Walo

257

Ancien royaume traditionnel des Fulani (peuls, toucouleurs) au
nord du Sénégal qui s’est développé en méme temps que 1’empire
du Ghana du IX® au XIII siécle. A cette époque, c’était le plus
grand foyer de population au Sénégal. Le roi portait le titre de
Saltigué. Plusieurs dynasties de rois s’y sont succédés,
notamment les Lam-Termés, les Lam-Taga, les farba walaldé et
les Lam-Toro. Il s’étendait le long du fleuve Sénégal, dans les

présentes régions de Saint-Louis et Tambacounda.
Membres, adeptes du Tidjanisme

Confrérie, voie religicuse née au Maghreb en Algérie, fondée par
Cheikh Ahmed Tijani au XVIII® siécle. Elle est accés sur la

pratique d’un Wird (litanie religieuse quotidienne).

Téléphonie cellulaire sénégalaise appartenant au second
opérateur mobile au Sénégal, SENTEL (Senegalese
Telecommunications), filiale du groupe MIC (Millicom

International Cellular)
Capitale Tijani de la région de Thiés

Capitale Mouride de la région de Diourbel, résidence de

Cheikhoul Khadim, place de la priére des deux fétes
Voir Tariqa, Tarikha, Turuk

Peuples d’ascendance Fulani (Peul) et mandingue, vivant en
Afrique de 1’Ouest dans le nord du Sénégal et dans la vallée du

fleuve Sénégal (Mali, Mauritanie, Guinée)

Les gens de la maison de Serigne Fallou

Les gens de la maison de Serigne Saliou

Ancien royaume traditionnel du bas du fleuve Sénégal, entre le

Sénégal et la Mauritanie, fondée au XIII° siécle, d’on vint




Wilaya

Wolofs

Zakat

Zawiya

Ziar

258

Ndiadiane Ndiaye, le célebre fondateur du Djoloff. La capitale du
Walo fut Diourbel, Ndiangué, puis Nder. Il correspond a la
présente région de Saint-Louis, la partic faisant face a

I’ Atlantique, et au sud de la Mauritanie.
Centres islamiques de formation

Majorité ethnique au Sénégal qui parle la langue wolof, devenue
langue nationale du pays. Ils se retrouvent au Sénégal, en Gambie

et en Mauritanie.

Mot arabe signifiant littéralement “purifier”, “faire pousser”,
“développer”. Troisiéme pilier de I’Islam, il s’agit d’une auméne
que les nantis, les propriétaires de terres et de bétail, doivent
distribuer aux démunis (huit catégories de démunis sont spécifiés
dans le Coran). Pour étre considéré par ce pilier, il faut remplir
certaines conditions, entre autres avoir épargné pendant une
année lunaire, une somme dépassant un montant minimal requis,
a calculer a la fin de ’année. Selon la croyance, c’est un acte
rituel purificateur, avec un impact socio-économique destiné a

redonner aux démunis leurs droits.

Centre religieux d une confrérie ou se retrouvent les disciples et

ou s’effectuent enseignements et pratiques spirituels islamiques

Visites de respect




259

BIBLIOGRAPHIE

Abéles, Marc.1983. Le Lieu du politique, Paris, Société d'ethnographie.

.1986. « L’Anthropologue et le politique », in L’Homme, Vol 26, No 97-98,
Janvier-Juin, pp.191-212.

.1990. Anthropologie de I'Etat, Editions A. Colin, Paris.

Akindes, Francis, 2003. « Le lien social en question dans une Afrique en mutation », in Josiane
Boulad-Ayoub et Luc Bonneville (dir.), Souverainetés en crise, Coll. : Mercure du Nord, Editions
L’Harmattan et Les Presses de I’Université Laval, Québec, pp. 379-403.

Amicale des Etudiants Layennes de Cambéréne. 2008. Wooté Bi, Journal de I’A.E.L, Cambéréne,
http://ahloulaye.org/amical.html, consulté le 10 aoit 2008.

Amselle, J.L, 1990. Logiques métisses: anthropologie de 'identité en Afrique et ailleurs, Editions
Payot, Paris.

et Elikia Mbokolo, 1999. Au ceeur de [’ethnie, Paris, La Découverte.

Anastassiadou-Dumont, Méropi, et al. 2005. Identités confessionnelles et espace urbain en terres
d'islam, Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée, (REMM), Aix-en Provence, Ed-
Sud, « Série Histoire ».

Ansart, Pierre. 1977. Idéologies, conflits et pouvoir, Paris, Presses universitaires du France.

Antoine, Philippe, Fall, Abdou, Salam et Adjamagbo, Agnés. 2002. Crise, passage a I’dge adulte
et devenir de la famille dans les classes moyennes et pauvres & Dakar, Dakar, CODESRIA,
IFAN-IRD.

Audrain, Xavier. 2004. «Du “ndigél” avorté au Parti de la vérité. Evolution du rapport
religion/politique a travers le parcours de Cheikh Modou Kara (1999-2004) », in Politique
Africaine, No 96, Décembre, pp. 99-119.

Augé, Marc. 1975. Théories des pouvoirs et idéologie. Etude de cas en Cote d’Ivoire, Paris,
Herman.

Babou, Cheikh, Anta.1997. « Autour de la genése du mouridisme », in Islam et Société au sud du
Sahara, Novembre, n° 11, Paris, Nouveaux espaces.

Badiane, Etienne. 2004. Développement urbain et dynamiques des acteurs locaux : le cas de
Kaolack au Sénégal, These de Doctorat, Université de Toulouse.




260

Badiane, Ousmane.1992. L islam au Sénégal : contribution a I’étude des rapports entre religion
et politique, mémoire de maitrise, Dakar, Université Cheikh Anta Diop.

Badie, Bertrand, 1992. L'Etat importé : essai sur l'occidentalisation de l'ordre politique, Editions
Fayard, Paris.

Balandier, Georges. 1967. Sociologie des mutations, Paris, Anthropos.
1970. Anthropologie politique, Paris, PUF.

Ballesteros, Arturo. 2004. « Le territoire comme lieu d’apprentissage et de construction de
résilience sociale en Mésoamérique », in FEducation relative a [’environnement, Montréal,
UQAM, Vol 5, 2004-2005, p.97-107.

Bane, Mouth, 2009. « Conseil Régional de Diourbel/Communauté Rurale de Touba : Des amis de
Macky Sall aux commandes », in Rewmi, Quotidien National, Presse, consulté le 10 avril 2009,
http://www.rewmi.com/m/index.php?action=article&numero=16762&com&PHPSESSID=9dea0
7d033efc8e2ee508052da74a6a9

Baron C., 2003, "La gouvernance : débats autour d’un concept polysémique”, Revue Droit et
Société, juin, N°54, Paris, Lextenso Editions, pp. 320-351.

Barro, Cheikh, Fadel et Kane, Elimane. 2006. « Confidences. Serigne Mamoune Niasse,
Marabout, Premier serviteur Rassemblement pour le peuple » in Le Soleil, Quotidien National,
Presse, consulté le 03 juin 2006,

http://www.seneweb.com/news/engine/print_article. php?artid=2919.

Bathily, Alymana et al. 2009. Médias et Religions en Afrique de 1’Ouest, Dakar, Institut Panos
Afrique de I’Ouest, Janvier.

Bava, Sophie, 2000. « Reconversions et nouveaux mondes commerciaux des mourides a
Marseille », Hommes et migrations n° 1224, mars-avril, pp.46-55.

. 2003, « Les Cheikhs mourides itinérants et l'espace de la ziyara a Marseillew, in
Anthropologie et Sociétés, vol.27, n°1, pp. 149-166.

. 2005, “Le dahira, lieu de pouvoir et d’émergence de nouvelles élites au sein du
mouridisme”, in Gomez-Perez, Muriel (dir.), L islam politique au sud du Sahara : identités,
discours et enjeux, Paris, Karthala, p.159-175.

Bayart, Jean-Frangois, 1989. L ’Etat en Afrique : La politique du ventre, Editions Farad, Paris.

, Mbembé, Achille et Toulabor, Comi. 1992, La politique par le bas.
Contributions a une problématique de la démocratie. Paris, Karthala, Coll. Les Afriques.

, Ellis, Stephen et Hibou, Béatrice. 1997. Criminalisation de I'Etat en Afvique,
Bruxelles, Complexe.

Beck, Linda J. 1998. “Patrimonial democrats: Incremental reform and the obstacles to
consolidating democracy in Senegal”, in Canadian Journal of African Studies, No 31, pp 1-31.

2001 “Reining in the Marabouts? Democratization and Local Governance in
Senegal”, in African Affairs, Oxford Journals, Vol 100, No 401. pp.601-621.




261

Benga, N. Adrien, 1989. L évolution politique de la ville de Dakar de 1924 a 1960, Dakar,
Université Cheikh Anta Diop, FLSH, Mémoire de matitrise.

Biaya, Tshikala, 1998. « Le pouvoir ethnique. Concept, lieux d'énonciation et pratiques contre
I'Etat dans la modemité africaine. Analyse comparée des Mourides (Sénégal) et Luba (Congo-
Zaire) », in Anthropologie et Sociétés, Volume 22, numéro 1, pp.105-135.

Blundo, Giorgio, 1995. « Les courtiers du développement en milieu rural sénégalais », in Cahiers
d’études africaines, 137, XXXV-1, pp.73-99.

Boone, Catherine. 2003. Political Topographies of the African State: Territorial Authority and
Institutional Choice, Cambridge University Press, New York.

Bossuroy, T., 2006. « Déterminants de I’identification ethnique en Afrique de 1’Ouest » in
Afrique contemporaine, Paris, La Documentation Frangaise, No 220, pp.119-136.

Boudon, Raymond. 1997a. Traité de sociologie, Bucarest, Ed. Humanitas.

. 1997b. « Le « paradoxe du vote » et la théornie de la rationalité », Revue
Sfrangaise de sociologie, XXXVIII, pp. 217-227.

Bourdieu, Pierre, 1980a. Le sens pratique, Paris, Minuit.
.1980b. Questions de sociologie, Paris, Minuit.

.1981. « La représentation politique », Actes de la recherche en sciences sociales,
vol. 36, No.36-37, pp.03-24.

.1987a. « Espace social et pouvoir symbolique », in Choses dites, Paris, Minuit.

. 1987b. « Sociologues de la croyance et croyances de sociologues », Archives de
sciences sociales des religions, 63/1, pp.155-161.

. 1993, La Misére du Monde, Paris, Seuil.

.1994. Raisons pratiques. Sur la théorie de I’action, Paris, Seuil.
.1997. Méditations pascaliennes, Paris, Seuil.

.2001. Science de la science et réflexivité, Paris, Raisons d’agir.

.2003. «L’objectivation participante», in Actes de la recherche en sciences
sociales, Paris, Vol. 150, No 1, décembre, pp.43-58.

.2004. Esquisse pour une auto-analyse, Paris, Raisons d’agir.
et Passeron, Jean-Claude. 1970, La reproduction. Eléments pour une théorie du

systéme d’enseignement, Editions de Minuit, Paris.

Bourdin, Alain. 2000. La question locale, Presses universitaires de France, Paris.

. 2005. La métropole des individus. Editions de 1’Aube, Paris.




262

Bousso, Serigne, Same. 2004. « Quelles conditions pour vulgariser le message universel de
Cheikh Ahmadou Bamba ? », in Le Journal du Magal 2004, Touba, éd. Rawdu Rayaahin (Jardins
de Parfums), pp.17-20.

Bratton, Michael et Rothschild, D.1992. « Bases institutionnelles de la gouvernance en Afrique »,
in G. Hyden et M. Bratton (dir.), Gouverner I’Afrique. Vers un partage des réles. Nouveaux
Horizons, Paris, pp. 373-405.

et van de Walle, Nicolas. 1997. Democratic experiments in Africa : regime
transitions in comparative perspective., Cambridge University Press, New York.

Braud, Philippe, 1998a. Science politique : L Etat. Editions du Seuil, Paris.
1998b. Sociologie Politique, Paris, Montchrestien, L.G.D.J, 1998, pp.110-116.

Braudel, Fernand. 1969. Ecrits sur | 'histoire, Editions Flammarion, Paris.

Burdeau, Georges. 1950. Traité de science politique, Librairie générale de droit et de
Jjurisprudence, Paris.

.1966. La démocratie, Editions du Seuil, Paris.

Calame, Pierre et Talmant, André. 1997. L Etat au ceeur. Le Meccano de la gouvernance, Paris,
Desclée de Brouwer.

Campbell, Bonnie. 2000. « Gouvernance, réformes institutionnelles et redéfinition du réle de
I’Etat : quelques enjeux conceptuels et politiques soulevés par le projet de gouvernance
décentralisée de la Banque Mondiale », in Gouvernance, reconceptualisation du réle de I’Etat et
émergence de nouveaux cadres normatifs dans les domaines social, politique, et
environnemental, Actes de la Journée d’Etudes du CEDIM, Montréal, UQAM, le 10 Mars.

Castells, Manuel. 1975. Luttes urbaines et pouvoir politique, Editions Maspero, Paris.
Céfai, Daniel. 2003. L’Enquéte de terrain. Paris, La Découverte.

Chamberland, G.; Lavoie, L.; Marquis, D. (2000). 20 formules pédagogiques. Sainte-Foy :
Presses de 1I’Université du Québec. xvi-176 p. (Formules pédagogiques)

Chamussy, Henri. 1995. « Religions dans le monde », in Encyclopédie de géographie, Paris,
Economica, Paris, pp. 859-873.

Chazan, Naomi et al. 1999. Politics and Society in Contemporary Africa, 3* Ed., Boulder, Lynne
Rienner Pub.

Chevallier, J. 1999. L ’Etat, Paris, Dalloz.

Cissé, Blondin. 2007. Confréries et communauté politique au Sénégal, Paris, L’Harmattan.
Cissé, Mamadou. 2010. « Me Wade chez Serigne Mamoune Niasse : Médina Baye sera une cité
moderne » in Le Soleil, édition du 1¥ mars 2010, consulté le 30 octobre 2010,

http://www lesoleil.sn/article.php3?id_article=56464

Coleman, James. “Social Capital in the Creation of Human Capital”in American Journal of
Sociology, Chicago, University of Chicago, Vol 94, pp 95-120.




263

Communauté Layenne. 2010. Sermon 1 de Seydina Limamou Laye, consulté le 27 aotit 2010,
http://www.layene.sn/new/index.php.

Communauté rurale de Touba Mosquée, 2004. Plan Local de Développement, Touba Avec
1’appui de Programme National d'Infrastructures Rurales — PNIR — Umbrella Support Unit — USU
— septembre.

Commune d’arrondissement des Parcelles Assainies. 2010. Site de la Mairie des Parcelles,
Parcelles, http://www.parcellesassainies.org, consulté le 1* mars 2010.

Commune de Cambéréne. 2010. Site d’information populaire, www.sipsenegal.org/Camberene,
consulté le 1* mars 2010.

Constant-Martin, Denis. 1992. « Le choix d'identité », in Revue frangaise de science politique, No
42, Vol 4, aofit, pp.582-593.

Copans, Jean, 1980. Les marabouts de l’arachide : la confrérie mouride et les paysans du
Sénégal, Paris, I’Harmattan.

. 2000. « Mourides des champs, mourides des villes, mourides du téléphone
portable et de l'internet. Les renouvellements de 1'économie politique d'une confrérie », Afrigue
contemporaine, Paris, La Documentation Frangaise, Av-Juin, V.194, pp.24-33.

Coulon, Christian. 1981. Le Marabout et le Prince, Islam et pouvoir au Sénégal, Paris, Pedone.

. 1992. « La démocratie a ’épreuve : bilan d’une expérience », in Politique
Africaine, Paris, Karthala, No 45, pp.03-09.

. 1983, Les musulmans et le pouvoir en Afrique Noire: religion et contre-culture,
Paris, Karthala.

Cousin, Bruno et Chauvin, Sébastien. 2010. « La dimension symbolique du capital social », in
Sociétés Contemporaines, Paris, No 77, pp. 111-138.

Dahou, Tarik. 2002. « Entre engagement et allégeance, historicisation du politique au Sénégal »,
in Cahiers d’études africaines, No 167, pp 499-520.

. 2004, Entre parenté et politique. Développement et clientélisme dans le Delta du
Sénégal, Paris, Karthala.

.2005. « La gouvernance environnementale au miroir des politiques publiques : les
aires marines protégées ouest-africaines », Afrique contemporaine, pp. 217-231.

Dardel, Jean-Jacques de, 1981. La coopération au développement : certitudes et interrogations,
Institut universitaire d'études du développement, Genéve.

Deleuze, Gilles et Félix Guattari, 1980. Mille Plateaux: Capitalisme et schizophrénie, Paris, Les
éditions de Minuit.

De Sardan, Jean-Pierre, Olivier.1987. « Identité nationale et identités collectives », in L'Etat
contemporain en Afrique, Paris, L'Harmattan, pp. 175-185.

.1993. « Le développement comme champ politique local », Bulletin de I'APAD, 6,
pp. 11-18.




264

.1995. « La politique du terrain. Sur la production des données en anthropologie »,
Enquéte, 1, Les terrains de l'enquéte, pp. 71-112

1999, «Quelques réflexions autour de la décentralisation comme objet de
recherche », Bulletin de I'APAD, 16, p. 165-171.

.2000. «Le “je” méthodologique : implication et explicitation dans 1’enquéte de
terrain », Revue Frangaise de Sociologie, 41(3), pp. 417-445.

-2001. «Le “développement participatif” : ni solution miracle ni complot
néolibéral », Afrigue contemporaine, 199, L'Etat en Afrique : entre le global et le local, p. 148-
156.

.2004. « Etat, bureaucratie et gouvernance en Afrique de 1’Ouest
francophone », Politique Africaine, décembre 2004, 139-163.

.2007. «De la nouvelle anthropologie du développement a la socio-anthropologie des
espaces publics africains », Revue Tiers Monde, No 191, pp. 543-552.

et Bierschenk, T. 1996. « Les pouvoirs en I’absence de I’Etat. Configurations du
pouvoir politique local et rapports a I’Etat en milieu rural centrafricain », in Working Papers on
African Societies, No 1, pp. 01-33.

.2002. et Blundo, G. Rapport sur La corruption au quotidien en Afrique de 1’Ouest.
Approche socio-anthropologique comparative, Bénin, Niger et Sénégal, Marseille, Commission
des communautés européennes et Direction du développement et de la coopération Suisse.

Dahl, Robert. 1957. « The concept of Power » in Behavioral Science, Vol.2, No 3, juillet, pp.
201-215.

Diagne, Souleymane, B. 1992. « L avenir de la tradition » in Sénégal. Trajectoires d’un Etat,
Momar-Coumba Diop (€d.), Dakar, CODESRIA, pp.95-135.

Diene, Charles, G. 2010. « Projet d’agrandissement de la canalisation : les populations de
Cambéréne engagent le bras-de-fer contre I’Etat », in Le Soleil, consulté le 08 février 2010,
http://www.seneweb.com/news/Societe/projet-d-agrandissement-de-la-canalisation-les-
populations-de-camb-r-ne-engagent-le-bras-de-fer-contre-l-etat n_28959 html

Digye, Cheikh, Abdoulaye. 1997. Touba, signes et symboles, Mauritius, Editions Deggel.
Di¢ye, Mamadou. 2010. « Rencontre avec les différents chefs religieux a Touba : Le nouveau
Khalife pose les jalons d’un magistére d’ouverture », in Le Soleil, Quotidien de presse, consulté le
02 aolt 2010, http://www.xibar.net/RENCONTRE-AVEC-LES-DIFFERENTS-CHEFS-
RELIGIEUX-A-TOUBA-Le-nouveau-khalife-pose-les-jalons-d-un-magistere-d-
ouverture_a26259.html
Di Méo Guy, 1997. Les pays du Tiers Monde: Géographie sociale et économique, Paris, Broché.
.1998. Géographie sociale et territoire. Paris, Nathan.
.2000. a. Les Territoires Du Quotidien, Paris, Editions I’ Harmattan.

.2000. b. « Que voulons-nous dire quand nous parlons d’espace? », in Logigues de
I’espace, esprit des lieux. Géographies a Cerisy sous la direction de Jacques Lévy et Michel
Lussault. Paris, Ed.Belin, pp. 37-48.




265

.2004. « Pour une approche compréhensive et complexe des objets géographiques »,
in Cahier Géographique, No 5.pp.97-104.

.2006. « Les Territoires de I’ Action », in Bulletin de la société géographique de
Liége, No 48, pp.07-17.

et Buléon. 2005. L espace social. Lecture géographique des sociétés, Paris,
Armand Colin.

Diop, Abdoulaye, Bara. 1981. La Société wolof : tradition et changement : les systémes
d'inégalité et de domination, Paris, Karthala.

.1996. « Croyances religieuses traditionnelles et islam chez les Wolof », in Christian-
Sina Diatta et al. Peuples du Sénégal, Saint-Maur. Ed. Sepia, pp. 39-61.

Diop, Djibril. 2006. Décentralisation et gouvernance locale au Sénégal. Quelle pertinence pour
le développement local? , Paris, L’Harmattan.

Diop, Momar-Coumba. 1980. La Confrérie mouride : organisation politique et mode
d'implantation urbaine, Thése de Doctorat, Lyon, Université de Lyon II.

.1981. “Fonctions et activités des dahira mourides urbains (Sénégal)”,
Cahiers d’études africaines, No 81-83, pp. 79-91.

.1982. « Le phénomene associatif mouride en ville: expression du
dynamisme confrérique », Psychopathologie africaine, No 18, Vol.03, pp. 293-318.

. 1984. « L’Ftat, la confréric mouride et les paysans sénégalais”, Labour
Capital and Society, No 17, Vol. 1, pp. 44-64.

. 1992. Sénégal, trajectoires d’un Etat, Dakar, CODESRIA.

et Diouf, Mamadou. 1999. Les figures du politique en Afrigue. Des pouvoirs
hérités aux pouvoirs élus, Paris, Karthala, Dakar, CODESRIA.

) Diouf, Mamadou et O’Brien, Cruise, Donal. 2002. La construction de
I’Etat au Sénégal, Paris, Karthala.

Diouf, Mamadou. 1992. « Fresques murales et écriture de l'histoire. Le Set Setal a Dakar », in
Politique africaine, No 46, juin, pp. 41-54.

. 1994. Citoyennetés et recompositions identitaires dans les villes ‘ouest
africaines, Dakar, CODESRIA.

.2001. Une histoire du Sénégal : le modéle islamo-wolof et ses périphéries,
Maisonneuve & Larose, Paris.

Dodier, Nicolas et Baszanger, Isabelle. 1997. «Totalisation et altérité dans I’enquéte
ethnographique», in Revue frangaise de sociologie, No 1, pp. 37-66.

Dolfus, Olivier, 1970. L ’espace géographique, Presses universitaires de France, coll. Que sais-je,
Paris.

Dozon, Jean-Pierre.1988, « Les mouvements religieux de type messianique », in Atlas des
religions, Paris, Encyclopedia Universalis, pp. 142-143.




266

Dramé, Babacar. 2004. « Dons de médicaments antirétroviraux a la Santé », in Le Soleil,
Quotidien de Presse, consulté le 09 avril 2004,
http://www.lesoleil.sn/archives/article. CFM?articles_ id=34892&index__edition=10112

Dramé, Mamadou. 2008 «Le religieux dans I’installation de commissions de « Penc » (Cadre de
concertation communautaire) : le cas du « Penc » de Taiba Niasséne », in Le poids des marabouts
dans la gestion du développement communautaire, Nioro du RIP, Gouvernance en Afrique,
consulté le 20 juin 2011, http://base.afrique-gouvernance.net/fr/corpus_dph/fiche-dph-1011.html

Dufourt, D., 1996. « Le territoire comme création institutionnelle dans une conception spatiale
des politiques technologiques », in Massard N. (éd.) Territoires et politiques technologiques :
comparaisons régionales, collection "Villes et entreprises”, Paris, L'Harmattan.

Dupuy, Claude et Jean-Pierre Gilly, 1996. «Apprentissage organisationnel et dynamiques
territoriales » in Bernard Pecqueur (dir.) Dyramiques territoriales et mutations économiques,
Paris, L’Harmattan.

Durkheim, Emile, [1912]. 2008. Les formes élémentaires de la vie religieuse. Editions CNRS,
Paris.

Ellis, Stephen et al. 1998. “Religion and Politics in Sub-Saharan Africa,” Cambridge, Journal of
Modern African Studies, 36.2, pp. 175-201.

Fabre, Simone Goyard. 1992. Qu ‘est-ce que la politique? Bodin, Rousseau & Aron, Paris, Vrin.
.1999. L ’Etar, figure moderne du politique, Paris, Armand Colin.

Fall, Abdou, Salam. 2003. «Les liens religieux confrériques, réseaux privilégiés d’insertion
urbaine & Dakar» in Piga, A. Islam et villes en Afrique au sud du Sahara: entre soufisme et
Jfondamentalisme, Paris, Karthala, pp.325-344.

Fall, Abdoulaye. 2009. « GAMOU annuel/ Mamoune Niasse appelle a voter Wade. Des membres
de la famille et les talibés se désolidarisent » in Sud-Quotidien, Quotidien de presse, consult€ le
11 mars 2009, http://www.lafayda.net/Revuepresse/Gamou2009-Sud_Quotidien.pdf.

Fall, Rokhaya. 1984. Le Royaume du Bawol du XVI° au XIX® siécle : pouvoir wolof et rapports
avec les populations Sereer, Paris, Université de Paris 1, Thése de doctorat, 3° cycle.

Farlu Ci Diine Dji. 2001. Kureel Bu Yiw Bi, journal de Farlu Ci Diine Dji, Mensuel des habitants
de Cambéréne, Octobre.

Foucault, Michel.1984a. « Pourquoi étudier le pouvoir : la question du sujet », in Hubert Dreyfus
et Paul Rabinow, (dir.), Michel Foucault, Un parcours philosophique, Au-dela de I’objectivité et
de la subjectivité, Paris, Gallimard, pp. 297-308.

.1984b. « Le pouvoir, comment s’exerce-t-il ? », in Hubert Dreyfus et Paul
Rabinow, (dir.), Michel Foucault, Un parcours philosophique, Au-dela de I’objectivité et de la
subjectivité, Paris, Gallimard, pp.308-321.

. 1994, « L’intellectuel et les pouvoirs », in Dits et écrits, T. IV, Paris, Gallimard,
pp. 406-409.

Fourault-Cauét, Véronique. 2010. « Le paysage, outil de territorialisation et d'aménagement
incomplet pour les foréts méditerranéennes ?», Annales de Géographie, n°673, pp 268-292.




267

Fourchard, Laurent, Mary, André et Otayek, René. 2005. Entreprises religieuses transnationales
en Afrique de I’Ouest, Paris, Karthala.

Freitag, Michel. 1986. Dialectique et société, Saint-Martin et Lausanne, L’Age d’Homme,
Montréal.

Fulga, Gheorghe. 2005. Connaissance sociale et pouvoir politique: Etude de sociologie politique,
L’Harmattan, Paris.

Gaye, Cheikh. 2007. «Lettre ouverte du Groupe de réflexion ANSAROUDINE », in La
Fayda.net, consulté le 20 mars, http://www.lafayda.net/Grad.asp

Gervasoni, Olivia et Cheikh Gueye. 2005. « La confrérie mouride au centre de la vie politique
sénégalaise: le SOPI inaugure un nouveau paradigme? », in Gomez-Perez, Muriel, (dir.), L islam
politique au sud du Sahara : identités, discours et enjeux, Paris, Karthala, pp. 621-641.

Geschiere, Peter. 1997. The Modernity of Witcheraft, Politics and the Occult in Postcolonial
Africa, Charlottesville, University of Virginia Press.

Ghasarian, Christian. 2002. De [’ethnographie a I’anthropologie réflexive. Nouveaux terrains,
nouvelles pratiques, nouveaux enjeux, Paris, Armand Colin.

Giddens, Anthony, 1984. The constitution of society: outline of the theory of structuration,
University of California Press.

Gomez-Perez, Muriel, 2005. L'islam politique au sud du Sahara : identités, discours et enjeux,
Karthala, Paris.

Gonzales, Abdourahmane, Sarr. 2008, « Consultations médicales gratuites a Kaolack : plus de
1000 talibés des « daaras » ciblés » in Le Soleil, Quotidien National, consulté le 20 aotit 2008,
http://www lesoleil.sn/imprimertout.php3?id_rubrique=1423

Gray, C.1998. «The Rise of the Niassene Tijaniyya, 1875 to the Present », in Ousmane Kane et
Jean Louis Triaud, Islam et islamismes au Sud du Sahara, Paris, Karthala.

Grégoire, Emmanuel (dir.), 2010, « Territoires, mondialisation, espaces politiques locaux », in
Centre d études africaines, Paris, CEAF, consulté le 27 décembre,
http://ceaf.ehess.fr/document.php?id=693

Grossetti, Michel. 1997. Proximité spatiale et proximité relationnelle. Actes du colloque
Proximités et coordination économique, Mai 1997, Lyon, Creuset, Gate.

Gueye, Babacar. 2003. « Les transformations de I'Etat en Afrique, l'exemple du Sénégal », Droit
Ecrit- Droit Sénégalais, n°2, juin.

Gueye, Cheikh.1987, « Touba, monographie d’une ville religieuse », mémoire de maitrise, Dakar,
Université de Dakar, 123 p.

. 1997. « Touba : les marabouts urbanisants », in Monique Bertrand et Alain
Dubresson (dir.), Pefites et moyennes villes d’Afrique noire, Paris, Karthala, pp. 179-203.

. 2006. « Le paradoxe de Touba : une ville produite par des ruraux », Bulletin de
I'APAD [En ligne], 19 | mis en ligne le 12 juillet, Consulté le 03 novembre 2010. URL :
http://apad.revues.org/426



268

. 2002 .a. Touba: la capitale des mourides, Paris, Karthala.

.2002b. « Touba, enveloppe et produit d’une confrérie en mutation », in Momar
Coumba Diop (dir.), La société sénégalaise entre le local et le global, Paris, Karthala, pp. 597-
636.

.2003. Enjeux et réle des nouvelles technologies de I’information et de la
communication dans les mutations urbaines : le cas de Touba (Sénégal), Genéve, United Nations
Research Institute for Social Development.

Gueye, Djibril, 1983. « Cheikh al islam el Hadj Ibrahima Niasse le mystique (1900-1975) ou
I’école de formation spirituelle de Niasséne », Dakar, Université Cheikh Anta Diop de Dakar,
mémoire de maitrise, 151 p.

Gueye, El-Hadj, 2006. « Serigne Saliou interdit les activités politiques a Touba », in Wal Fadjri,
consulté le 21 juillet 2006, http://fr.allafrica.com/stories/200607210367 html

Gueye, Mame-Safiétou, Djamil. 2009. « Genre et gouvernance urbaine au Sénégal: la
participation des femmes a la gestion urbaine », Louvain, Théses de la Faculté des sciences
économiques, sociales et politiques, Presses universitaires de Louvain.

Gueye, Ndiaga, 1983, « Pouvoirs intégrés & I'Etat : pouvoirs paralléles a 'Etat : les bases sociales
du pouvoir politique central au Sénégal », mémoire de maitrise, Montréal, Université du Québec
a Montréal, 183 p.

Guillot, Philippe. 1998. Introduction a la sociologie politiqgue, Armand Colin, Paris.

Guissé, Youssouf, Mbargane. 1979, Philosophie, culture et devenir social en Afrique noire, Les
Nouvelles éditions africaines, Dakar-Abidjan-Lomé.

Hamel, Jacques.2000, « A propos de 1’échantillon. De I’utilité de quelques mises au point », in
Recherches qualitatives, Montréal, INRS, Culture et société, Vol.21, pp.03-20.

. 2006. «Etre en bonne posture sous 1’angle de la méthodologie qualitative.
Réflexions sur I’objectivation du sujet et de 1’objet », in Pierre Paillé et Alex Mucchielli (dir), Sur
la posture en sciences sociales et humaines, pp. 61- 79, Paris, Armand Colin.

Havard, Jean-Frangois. 2007. Bul Faale ! Jeunesses urbaines et politique au Sénégal, Paris,
Karthala.

.2007. «Le "phénoméne" Cheikh Bethio Thioune et le djihad migratoire des
étudiants sénégalais "Thiantakones" » in Migrations et anthropologie du voyage, Bayart J.-F.,
Adelkhah F., Paris, AFD.

Hentsch., Thierry. 1997. Introduction aux fondements du politique, Presses de 1’Université du
Québec, Ste-Foy.




269

Herbst, Jeffrey. 2000. States and Power in Africa: Comparative Lessons in Authority and
Control, Princeton, Princeton University Press.

Hervieu-Léger, Dani¢le. 1999. La religion en mouvement : le pélerin et le converti, Paris,
Flammarion.

Hesseling, Gerti.1985. Histoire politique du Sénégal. Institutions, droit et société, Paris, Khartala.

Hibou, Béatrice. 1998a. « Retrait ou redéploiement de 1’Etat », in Critique Internationale, No 1,
automne, pp.151-168.

. 1998b. «Les méfaits du catéchisme économique,» in Esprit, Paris, aolt-sept,
pp.98-140.

Hizbut Targiyyah. 2005. «Khelcom 2005. Travaux de défrichage des Champs», consulté le 11
mai 2007. http://www htcom.sn/article276.html

.2009a. «Touba : capitale du mouridisme. Historique de la fondation », consulté le
11 février 2009, http://www.htcom.sn/article41.html

. 2009b. «Touba : capitale du mouridisme. Statut sacré de la cité bénite de Touba »,
consulté le 19 octobre 2009. http://www.htcom.sn/article42.html

. 2009c. «Touba : capitale du mouridisme. Déférence qui s’accorde avec le statut
sacré de la ville », consulté le 21 octobre. http://www.htcom.sn/article43.html

. 2009d. «Visite guidée 8 KHELCOM », in Hizbut Tarqiyyah, consulté le 28
octobre. http://www htcom.sn/article562.html

.2009¢. L’Abreuvoir des Assoiffés, Touba, No 4, Février, Trimestriel d’information,

Holder, Gilles. (dir.). 2009. L ’islam, nouvel espace public en Afrique, Paris, Karthala.

Holec, N et Brunet-Jolivald, G.1999. « Gouvernance », rapport documentaire, Paris, aoiit, Centre
de Documentation de 1’Urbanisme (CDU).

Hume, David. 1935. Dialogues concerning Natural Religion, édité par Norman Kemp Smith,
Oxford University Press, Oxford.

Jacobs, Jane. 1969. The Economy of Cities, New York, Random House.

Jaffrelot, Christophe. (dir.). 2000. Démocraties d'ailleurs. Démocraties et déemocratisations
hors d'Occident, Paris, Karthala.

Jeune Afrique. 2009. « Les propos d’Abdoulaye Wade portant sur les chrétiens provoquent des
échauffourées a Dakar », in Jeune Afrique, Magazine d’actualité, consulté le 30 décembre 2009

Jourde, Cédric. 2009. «Les grilles d’analyse de la politique africaine», in Mamadou Gazibo et
Céline Thiriot (dir.), Le politique en Afrique. Etat des débats et pistes de recherche, Karthala,
Paris, pp. 43-70.

Kandji, P., S., Mine, D., Ndiaye, Nd., Doucouré, A., 2010. « Magal de Touba : KARA prolixe,
BETHIO, Aphone », in L ‘Observateur, Quotidien, consulté le 04 février 2010,




270

http://www.lobservateur.sn/index.php?option=com_content&view=article&id=90:magal-de-
touba-kara-prolixe-bethio-aphone&catid=2:a-lindex&ltemid=5

Kabbani, Cheikh Mouhammad Hicham, 2006. La Science de la Purification du Ceeur et I’Etat
d’excellence. Tazkiyat Al-Nafs, Tassawouf, Ihsan, Fenton, MI, Conseil Supréme Islamique de
I’Amérique.

Kane, Ousmane et Triaud, Jean-Louis, 1998. Islam et islamismes au Sud du Sahara, Parnis,
Karthala.

Kane, Ousseynou. 2001. « La République couchée », Dakar, Wal Fadjri, Journal, No 2744, 08
mai

Khadri, Boualem. 2005. L’insertion d’une ville méditerranéenne du monde arabe dans les
processus mondialisés de métropolisation et de gouvernance. Le cas d’Alger » Thése de doctorat,
¢tudes urbaines, Montréal, UQAM.

Khelcom, 2009. « Thieuy Serigne Saliou», in KHELCOM, Touba, Khelcomisation TV,
www khelcom.org, 16 juin 2009, consulté le 28 octobre

Kourouma, Ahmadou. 2000. Allah n’est pas obligé, Paris, Seuil.

Laborde, Cécile. 1996. La confrérie layenne et les Lébou du Sénégal. Islam et culture
traditionnelle en Afrique, Bordeaux, CNRS, CEAN.

Lamchichi, Abderrahim. 1992 « Le concept de solidarité en Islam », in La solidarité, un
sentiment républicain? , sous la direction de Jacques Chevallier, Paris, PUF.

Lagroye, Jacques. 1991. Sociologie politique, Presses de la Fondation Nationale des Sciences
Politiques & Dalloz, Paris.

. 1994. « La socialisation politique, la pensée vivante d’ Annick Percheron », in
Revue francaise de science politique, n° 44-1, février 1994.

Lapierre, Jean-William. 1968, Essai sur le fondement du pouvoir politique, Aix-en-Provence :
Editions Ophrys.

Laye, Chérif, Ousseynou. 2001. Kureel Bu Yiw Bi, Journal de Farlu Ci Diine Dji, Mensuel des
habitants de Cambéréne, pp. 1-13.

Leblanc, Marie Nathalie. 2003. « Les trajectoires de conversion et I’identité sociale chez les
jeunes dans le contexte postcolonial Ouest-africain : les jeunes musulmans et les jeunes chrétiens
en Cote-d’Ivoire», Anthropologie et sociétés, vol. 27,n° 1, pp. 85-110.

et Gomez-Perez, Muriel, « Jeunes musulmans et citoyenneté culturelle : retour sur
des expériences de recherche en Afrique de I'Ouest francophone », in Sociologie et sociétés, vol
39, no 2, 2007, pp.39-59.

Lecours, André. 2002. « L’approche néo-institutionnaliste en science politique : unité ou
diversit€? », Politique & Sociétés, Québec, Vol. 21. No. 3, pp.02-17

Le Messager, Abdoulaye Wade, «Je suis mouride et fier de 1’étre», consulté, le 07 décembre
2009. http://www.lemessagersn.info/Je-suis-mouride-et-fier-de-1-etre--dixit-Me-Abdoulaye-
Wade al867.html




271

Lemieux, Vincent. 2000. 4 quoi servent les réseaux sociaux?, Québec, Institut québécois de
recherche sur la culture.

L6, Abdou, Khadre. 2001. « Premiére alternance politique au Sénégal en 2000: regard sur la
démocratie sénégalaise, mémoire de DEA, science politique, Paris I, Panthéon, Sorbonne.

Locke J., [1690] (2004). Two treatises of government, and A letter concerning toleration, édité
par lan Shapiro, Yale University Press, London.

Loum, Aminata, 2001. « Point de vue de ’islam sur certains aspects de la vie sociale » in Kureel
Bu Yiw Bi. Journal de Farlu Ci Diine Ji, Mensuel des habitants de Cambéréne, 17-18
QOctobre 2001. '

Luhman, Niklas, 1999. Politique et complexité : les contributions de la théorie générale des
systémes, Editions du Cerf, Paris.

Macleod, Alex et Dan O’Meara (dir.). 2007. Théories des relations internationales :
Contestations et résistances, Editions Athéna, Montréal.

Mamdani, Mahmood. 1976. Politics and class formation in Uganda, New Y ork, Monthly Review
Press.

.1996.Citizen and Subject: Contemporary Africa and the Legacy of Late
Colonialism, London and Cape Town, Princeton University Press.

Martin, Denis-Constant. 1989. « A la quéte des OPNI, comment traiter ’invention du
politique ? », in Revue frangaise de science politique, No 39, Vol.6, No spécial, « L’invention du
politique en Afrique et en Asie ».

.1991. « Les cultures politiques », in Denis-Constant Martin et Christian Coulon
(dir.), Les Afriques politiques, Paris, La Découverte.

. (dir.).2002. Sur la piste des OPNI, objets politiques non identifiés, Paris, Karthala.

Mazrui, Ali Z. 1972. Cultural Engineering and Nation-Building in East Africa, Northwestern
University Press, pp 3-37.

.1993. “Afrabia: Africa and the Arabs in the New World Order”, in Otakar Hulec
and Milo§ Mendel (dir.), Threefold wisdom: Islam, the Arab world and Africa. Papers in honour
of lvan Hrbek, Prague, Oriental Institute, pp. 160-172.

Mback, Charles. 2000. « La chefferie traditionnelle au Cameroun : ambiguités juridiques et
dérives politiques » in Africa Development, Grahamstown, Vol XXV, No 3 et 4, pp. 77-118.

Mbacké, Khadim.1995. Soufisme et confréries religieuses au Sénégal, Dakar, Imprimerie St-Paul.

Mbembé, Achille. 1988. Afriques indociles. Christianisme, pouvoir et Etat en société
postcoloniale, Karthala, Paris.

. 2000. De la postcolonie. Essai sur l'imagination politique dans I’Afrique
contemporaine, Karthala, Paris.

Mbodj, Mohamed. 1992. «La crise frentenaire de I’économie arachidiére», in
Sénégal. Trajectoires d’un Etat, Momar-Coumba Diop (dir.), Dakar, CODESRIA, pp.95-135.

Mbokolo, Elikia, 1999. Au ceeur de ’ethnie, La Découverte, Paris.




272

Mbow, Penda. 1997a. La spiritualité en Afrique. Prophétie, Autorité, Hérésie dans I'Islam
sénégalais, Cinquantenaire de Présence Africaine, décembre Paris, UNESCO-3-5.

.1997b. «Les femmes, I’islam et les associations religieuses au Sénégal: le
dynamisme des femmes en milieu urbain », in Eva Evers Rosander (dir.), Transforming female
identities: Women’s organizational forms in West Africa, Uppsala, Nordiska Afrikainstitutet,
1997, pp. 148-159.

. 1999. La société civile au Sénégal : identification et réle dans le processus
démocratique, Dakar, Mardis de Brottier.

Médard, Jean-Francois. (dir.). 1992. Etats d "Afrique: formations, mécanismes, crise, Karthala,
Paris.

- 2006. « L’Etat en Afrique ne fonctionne pas parce qu’il est une copie de I’Etat
occidental ou de I’Etat colonial », in Georges Courade (dir.), L 'Afrique des idées regues, Paris,
Belin, 2006, pp.191-196.

Meillassoux, Claude. 2001. Mythes et limites de I'anthropologie, Paris, Broché.

Monnet, Jérome. 1998. « La symbolique des lieux : pour une géographie des relations entre
espace, pouvoir et identité », Cybergeo : European Journal of Geography, Politique, Culture,
Représentations, article 56, mis en ligne le 07 avril 1998, modifi¢ le 03 mai 2007.
URL : http://cybergeo.revues.org/index5316.html. Consulté le 03 novembre 2010.

. 2000. « Les dimensions symboliques de la centralité », in Cahiers de géographie
du Québec, vol. 44, n°123, décembre, pp.399-418.

Mouvement Diamalaye, Projet de réhabilitation du mausolée de Seydina Issa Rohou Laye. 2004,
Mouvement pour la réhabilitation du Mausolée Seydina Issa Rohou Laye, Mai 2004, Cambéréne,
pp. 1-15.

Ndiaye, Abdoul, Hamid. 2008. « Le role des confréries musulmanes dans les institutions et la vie
politique et sociale du Sénégal », Thése de doctorat, droit public, Université Paris II, Assas.

Ndione, Babacar et Lalou, Richard. 2004. « Tendances récentes des migrations internationales
dans le Sénégal urbain : existe-t-il une dynamique de quartier ? Les exemples de Dakar, Touba et
Kaolack, in Les migrations internationales : observation, analyse et perspectives, Budapest,
Actes du Colloque de Budapest, Association internationale des démographes de langue frangaise,
pp.239-258

Ndour, Laity, Mbassor, 2010. « Suite Célébration du GAMOU : Médina Baye réclame son
érection en commune d’arrondissement », in L'Observateur, Quotidien, consulté le 08 mars 2010,
http://www xibar.net/SUITE-CELEBRATION-DU-GAMOU-Medina-Baye-reclame-son-
erection-en-commune-d-arrondissement_a22331 .html.

Niang, Mody. 2006. Qui est cet homme qui dirige le Sénégal ?, Paris, L Harmattan.




273

O’Brien, D. Cruise 1978. « Senegal» in J. Dunn, West African States Failures and Promises,
Cambridge, Cambridge University Press, 1978, pp. 173-188.

.1981. «La filiere musulmane : confréries soufies et politique en Afrique noire »,
Politique Africaine, No 4, décembre 1981, pp. 7-30.

. 2003. Symbolic confrontations: Muslim imagining the state in Africa, London,
Hurst

Onana, Janvier. 2002. « Les sociologies africanistes du phénoméne religieux en Afrique
subsaharienne : trajectoires paradigmatiques », in Social Science Information, vol. 41, n° 3,
septembre, pp. 327-58.

ONU-Habitat, 2009. Sénégal : profil urbain de Kaolack, Division de la coopération technique et
régionale, Programme des Nations Unies pour les Etablissements Humains, Nairobi, Bureau
d’information de I’ONU-Habitat, Bureau régional d’ Afrique et des Pays Arabes.

Osmont, Annick et al. 2008. «La gouvemance urbaine dans tous ses états-Analyses et
propositions du groupe de réflexion sur la gouvernance urbaine », Paris, Ministére des Affaires
étrangeres et européennes, consulté le 20 juin 2011,
www.diplomatie.gouv.fi/ft/IMG/pdf/Gouvernance urbaine.pdf

Otayek, René. 1991. « Le monde islamo-arabe et I’ Afrique noire: désintégration par le haut,
intégration par le bas? », Maghreb-Machrek: Monde arabe 134, pp. 41-53.

1993, Le radicalisme islamique au sud du Sahara: da’wa, arabisation et critique
de I’Occident, Paris, Karthala.

.1997. « Démocratie, culture politique, sociétés plurales : une approche comparative
a partir de situations africaines », in Revue frangaise de science politique, Vol 47, No 6,
décembre, pp. 798-822.

.1999. «La démocratie entre mobilisations identitaires et besoin d’Etat : y a-t-il une
« exception africaine », in Autrepart, No 10, pp.05-22.

.2000. Identité et démocratie dans un monde global, Presses de sciences P9, Paris.

.2003. « Religion et globalisation : I’islam subsaharien a la conquéte de nouveaux
territoires », in Revue internationale et stratégique, No 52, Hiver 2003-2004, p.51-65.

et Soares, Benjamin. 2009. Islam, Etat et sociétés en Afrique, Paris, Karthala.

Ouedraogo, Boureima. 2008. “La contribution de 1’Eglise Catholique dans la vie publique locale
a Bobo Dioulasso”, “L’implication de la communauté musulmane a Dandé dans la gouvernance
de la cit¢” in Gouvernance en Afrique, Ouagadougou, Consulté le 21 juillet 2010,
http://base.afrique-gouvernance.net/fr/corpus_dph/fiche-dph-1441.html




274

Patterson. Amy. 2000. “Decentralisation in Senegal: reordering authority or reinventing past
reforms?” in J. Bukowski & S. Rajagopalan, eds. Redistribution of Authority: a cross regional
perspective, Westport, CT: Greenwood.

Pecqueur, B., 1997. « Processus cognitifs et construction des territoires économiques », in
Guilhon B., Huard P., Orillard M., Zimmermann J. B. (dir.), Economie de la connaissance et des
organisations, Paris, L'Harmattan.

Percheron, Annick. 1985, « La socialisation politique, défense et illustration », in Madeleine
Grawitz et Jean Leca (dir.), Traité de science politique (4 tomes), Vol. I11, L’ Action politique,
Paris, PUF.

Pézeril, Charlotte. 2008. Islam, mysticisme et marginalité : les Baay Faal du Sénégal, Paris,
L’Harmattan.

Piga, Adriana, 2003. Dakar et les ordres soufis. Processus socioculturels et développement
urbain au Sénégal contemporain, Paris, L’ Harmattan.

. 2003. Islam et villes en Afrique au sud du Sahara: entre soufisme et
fondamentalisme, Paris, Karthala.

.2007. Les voies du soufisme au Sud du Sahara, Paris, Karthala.

Pilon, Lise. 1979. «Le Politique en anthropologie : une anthropologie politique?», Perspectives
anthropologiques, Montréal, Ed du Renouveau Pédagogique, pp.191-216

Piveteau, Alain. 2005. « Décentralisation et développement local au Sénégal : Chronique d’un
couple hypothétique», in Revue Tiers — Monde, - Tome 46 - N° 181.

Putnam, Robert. 2000. Democracies in Flux: The Evolution of Social Capital in Contemporary
Society, Oxford, Oxford University Press.

Quantin, Patrick. (dir.) 2005. Gouverner les sociétés africaines: acteurs et institutions, Coll.
“L’ Afrique politique”, Paris, Editions Karthala et CEAN.

Raffestin. Claude.1984. “Territoriality - A Reflection of the Discrepancies Between the
Organization of Space and Individual Liberty”, International Political Science Review, Vol. 5,
No. 2, pp.139-146.

Ramonet, Ignacio.1998. La géopolitique du chaos, Bucarest, Ed. Doina.

Rewmi. 2008. Portrait Cheikh Bethio Thioune : sur les traces d'un haut fonctionnaire devenu
Cheikh. Article en ligne journal Rewmi : http://www.rewmi.com/index.php?
actiop=article&numero=7533, paru le 05 janvier 2008, consulté le 21 mars 2008.

Ricceur, Paul. 1991. Pouvoir et violence, in Lectures 1. Autour du politique, éd. du Seuil, Paris.
Rigaud, Natalie. 2008. Introduction a la sociologie par sept grands auteurs, Bruxelles, De Boeck.
Robinson, David. 1988. La guerre sainte d'al-Hajj Umar. Le Soudan occidental au milieu du

XIX siécle, Paris, Karthala.

et Triaud, Jean-Louis. 1997. « Shaikh al-Islam al-Hajj Ibrahim Niasse » in Le
temps des marabouts: itinéraires et stratégies islamiques en Afrique occidentale frangaise, 1880-
1960, Paris, Karthala, pp. 299-316.




275

.2004. Sociétés musulmanes et pouvoir colonial frangais au Sénégal et en
Mauritanie, 1880-1920 : parcours d'accommodation, Paris, Karthala.

Rondeau, Chantale.1994. Paysannes du Mali: espaces de liberté et changements, Paris, Karthala.

Ross, Eric.1989. Cités sacrées du Sénégal : essai de géographie spirituelle, Thése en géographie,
Montréal, Université du Québec a Montréal.

.1994. « Touba : une métropole spirituelle moderne », in Canadian Association of
African Studies, Toronto, Ontario, Avril.

Rousseau, Jean-Jacques. [1751] (2006). Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité
parmi les hommes, Gallimard, Paris.

Roux, Michel.1999. Géographie et Complexité. Les espaces de la nostalgie, Paris, L'Harmattan.

Sagne, Mohamed. 2007. « Assainissement : plus de 400 millions pour la canalisation de Médina
Baye », in Le Soleil, Quotidien National, http://lesoleil.sn/article.php3?id_article=27940

Salem, Gérard.1992. «Crise urbaine et contréle social a Pikine : Bornes-fontaines et
clientélismey, in Politique Africaine, Paris, Karthala, No 45, Mars, pp.21-39.

Sales, Amaud. 1991 « Les mutations du politique : champs, mouvements et régulation » in La
Recomposition du Politique, Paris, L’Harmattan, pp. 09-21.

Sall, Babacar. 1994. « Anétatisme et modes sociaux de recours », Pour réinventer | *Etat, Histoire
de développement, n°28, pp. 36-38.

Sall, Ibrahima, Cheikh. 2010. « Qu’est-ce que la FAYDU ? », tiré de la Prophétie, la sainteté et
leurs fruits, de Cheikh Ibrahima Sall, Houda.sn, consult¢ le 04 février 2010,
http://www.houda.sn/NewHouda/html/Tariqa%20Tidjane/baye/bayefaydu.htm

Samb, Amadou, Makhtar. 1994. Introduction a la Tariqah tidjaniyya ou voie spirituelle de
Cheikh Ahmad Tidjani, Dakar, Imprimerie St-Paul.

Samb, Amar.1971. L Islam et [’histoire du Sénégal, Dakar, Bulletin de I'IFAN, No 3.

Sambe, Bakary. 2001. « Islam noir : construction identitaire ou réalité socio-historique? » Revue
du GERI, Groupe de Réflexion et d’Etudes en Islamologie, Université Marc Bloch Strasbourg,
consulté le 20 décembre 2010, hitp://www persocite.com/orient/sambe.htm

Samson-Ndaw, Fabienne. 2005. Les marabouts de [islam politique : Le Dahiratoul
Moustarchidina wal Moustarchidaty, un mouvement néo-confrérique sénégalais, Paris, Karthala.

. 2009. «Nouveaux marabouts politiques au Sénégal. Lutte pour I’appropriation
d’un espace public religieux», in Gilles Holder (dir.), L'islam, nouvel espace public en Afrique,
Paris, Karthala, pp.149-172.




276

Sarr, Mamadou. 2008. «Pour réussir le projet agricole de Khelcom- Serigne Saliou y a investi 4
milliards entre 1991 et 2000 » in Wal Fadjri, Quotidien de Presse, consulté le 15 mai.
http://fr.allafrica.com/stories/200805051315.html

Sawadogo, Raogo, Antoine. 2001. L'Etat africain face a la décentralisation : la chaussure sur la
téte, Pans, Karthala.

Schaffer, Frederic.1997. “Political Concepts and the Study of Democracy: The Case of
Demokaraasi in Senegal,” in Political and Legal Anthropology Review, Vol 20, No 1, pp. 40-49.

Schatzberg, Michael. 2000. « La sorcellerie comme mode de causalité politique », Politique
africaine, Paris, Karthala, no. 79, Oct. pp. 33-47.

Schmitt, Carl. 1988. Théologie politique, Paris, Gallimard.

Schraeder, Peter, J. 2000. African Politics and Society: A mosaic in Transformation, Boston-
New-York, Bedford/St Martin.

Scolas, Mario. 2010. Le soufisme: un mouvement spirituel au ceeur de l’islam, consulté le 05
novembre 2010, http://mario-scolas.skynetblogs.be/archive/2010/11/05/le-soufisme.html.

Seck, A., 2007. «Politique et religion au Sénégal. Contribution 4 une actualisation de la
question », in Islam, sociétés et politique en Afrique subsaharienne, in Triaud, J.L. et al. Paris,
Rivage des Xantons, pp. 2349.

Seck, B., 2011. « Baye Ibrahima Mamoune Niasse a déja choisi Me Wade », in Le Messager,
Dakar, Quotidien d’information générale, Consulté le 05 décembre 2011,
http://www.lemessagersn.info/Baye-Ibrahima-Mamoune-Niasse-a-deja-choisi-Me-

Wade _alll126.html

Senarclens, Pierre. 2000. La politique internationale, (3¢ éd.), Armand Colin, Paris.

Séne, P.S. « Condition d’Alliance avec le PDS : Les exigences de Mamoune Niass », in LAS,
Dakar, Quotidien d’information populaire, Consulté le 20 juillet 2010

http://www .xibar.net/ CONDITION-D-ALLIANCE-A VEC-LE-PDS-Les-exigences-de-
Mamoune-Niass _al4373.html

Sierra A., Lewis, N. 2009. « Gouvemnance sur le territoire. Un regard attentif a la configuration du
pouvoir », Vertigo, hors-série 6, ACFAS, mai, pp.01-08.

Sindjoun, Luc. 2002. L'Etat ailleurs entre noyau dur et case vide, Paris, Economica.

Sow, Fatou. 1998. « Les logiques de travail chez les Mourides », mémoire de D.E.A., études
Africaines, Université de Paris I, Panthéon- Sorbonne.

Strauss, Anselm et Barney Glaser, 1967. The Discovery of Grounded Theory. Strategies for
Qualitative Research, Chicago, Aldine.

Sylla, Abdou. 2000. L'Architecture sénégalaise contemporaine, Paris, L'Harmattan,




277

Sylla, Assane.1971. « Les persécutions de Seydina Limamou Laye par les autorités coloniales »
in Bulletin de I'IFAN, N.3, pp.590-641.

: .1992. Le peuple Lébou de la presqu'ile du Cap-Vert, Dakar, Les Nouvelles
Editions Africaines du Sénégal.

. 1994. La philosophie morale des Wolof, Dakar, IF AN, Université de Dakar.

. 2007. Les sermons de Seydina Limamoul Mahdiyou Lahi et de Seydina issa
Rouhou Lahi, Yoff, Amicale des Etudiants Layennes.

Talbot, Damien. 2006. « La gouvernance locale, une forme de développement local et durable?
Une illustration par les pays », Développement durable et territoires [En ligne], Dossier 7 :
Proximité et environnement, mis en ligne le 29 avril 2006, consulté le 03 novembre 2010. URL :
http://developpementdurable.revues.org/2666

Tallet, Laurent. 2001. Les trajectoires du pouvoir dans une communauté Maya K’iché du
Guatemala, Paris, L’Harmattan.

Tamba, Moustapha. 2005. « La pratique religieuse dans un espace institutionnellement laic :
L’exemple de I’Université de Dakar », in Education, religion, laicité. Quels enjeux pour les
politiques éducatives? Quels enjeux pour I’éducation comparée?, Sévres, Colloque international
d’éducation comparée, octobre 2005, pp. 1-21.

Tarrow, Sidney. 1998. Power in Movement. Social Movements and Contentious Politics, New
York, Cambridge University Press, Third Ed.

Thede, Nancy. 2000. « Les renouveaux de la citoyenneté », in M. Borghi et P. Meyer-Bisch
(dir.), Société civile et indivisibilité des droits de I’homme. Ed. Universitaires Fribourg, pp. 279-
308.

Thiam, El-Hadj, Ibrahima, Sakho. 2010. « Les aspects du mouridisme au Sénégal », Thése de
doctorat, sciences politiques, SIEGEN, Université de SIEGEN.

Thiam, Ndeye, Fatou. 2010. « GAMOU de Médina Baye : Revue des dispositions pour une bonne
organisation », in Le MATIN, http : //fr.allafrica.com/stories/201002110743 html, consulté le 21
mars 2010.

Thioub, Ibrahima.1998. « Conquéte coloniale et résistances des sociétés "lignagéres" dans les
Rivieres du Sud », in Coquery-Vidrovitch, Catherine (dir.), Des historiens africains en Afrique.
Logiques du passé et dynamiques actuelles, Paris, L’Harmattan, pp.191-213.

. 2008, « Islam et politique au Sénégal : le pouvoir et les marabouts. Entretien avec
le professeur Ibrahima Thioub», in L’OCI et L’Islam Noir, Matalana, Afrik.com,
http://www.afrik.com/article13878.html, page consultée le 18 mars 2008.

Thomas, Louis-Vincent, et Luneau, René. 1995. Les religions d'Afrique noire : textes et traditions
sacrés, Stock, Paris.




278

Thuot, Jean-Frangois. 1998. La fin de la représentation et les formes contemporaines de la
démocratie, Montréal, Editions Nota bene.

Tine, Antoine. 2003. « Elites partisanes et démocratisation au Sénégal : pour une lecture néo-
machiavelienne», in Polis, Dakar, Vol. 11, Numéro Spécial, pp.1-18.

Tonnies, Ferdinand. 2001. Community and Civil Society, Cambridge University Press.

Traoré, Fatoumata. 2008. « Role du capital social dans le bien-étre des femmes en Afrique
subsaharienne: le cas de Conakry en Guinée», Thése de doctorat, en géographie, Québec,
U.Laval.

Trésor de la Langue Francaise du Québec, “République du Sénégal”, Université Laval, consulté
le 29 décembre 2010, http://www.tlfq.ulaval.ca/axl/afrique/senegal.htm

Triaud, Jean-Louis, 2003. « L’islam en Afrique de 1’Ouest : Une histoire urbaine dans la longue
durée », in Adniana Piga (dir.), Islam et villes en Afrique au sud du Sahara: entre soufisme et
fondamentalisme, Paris, Karthala, pp.129-148.

Tsai, Lily L. “Solidarity Groups, Informal Accountability, and Local Public Goods Provision in
Rural China,” American Political Science Review, Washington, Vol. 101. No 2, pp.355-372.

Tshiyembe, Mwayila. 2001. Etat multinational et démocratie africaine : sociologie de la
renaissance politique, Paris, ’Harmattan.

Van de Walle, Nicolas. 2009. «Démocratisation en Afrique : un bilan critique», dans Mamoudou
Gazibo et Céline Thiriot (dir), Le politique en Afrique : état des débats et pistes de recherche,
Paris, Karthala, pp. 135-163.

Verschave, Frangois-Xavier, 2005. La maison-monde. Libres legons de Braudel, Paris, Charles-
Léopold Mayer.

Villalon, Leonardo. A.1995. Islamic Society and the State in Senegal: Disciples and Citizens in
Fatick, Cambridge, Cambridge University Press.

Wal Fadjri, 2007. « A la place du bain de foule attendu : Touba crie sa colére 8 Wade » in Rewmi,
Consulté le Lundi 10 Décembre 2007, http://www.rewmi.com/A-la-place-du-bain-de-foule-
attendu-Touba-crie-sa-colere-a-Wade_a6909.html

Weber, Max, 1996. Sociologie des religions, Gallimard, Paris.

Wedeen, Lisa. 1998 “Acting ‘As If’: Symbolic Politics and Social Control in Syria,” Comparative
Studies in Society and History, Ann Harbor, MI, Vol. 40, No 3: pp. 503-523.

Worms, Jean-Pierre. 1995. « Identités culturelles et gestion de la cité » in Saez, Jean-Pierre, (dir.),
Identités Culturelles et territoires, Desclée de Brouwer, Paris.

Zarka, Y.Ch. (dir.). 1996. Jean Bodin. Nature, histoire, droit et politique, Paris, Coll. Fondements
de la politique.




279

ANNEXES

ANNEXE A : GRILLE D’ENTREVUE

1) Perceptions des événements politiques

G o b o

F'R o o op

Le fait colonial

L’indépendance nationale

Les différents régimes politiques

L’alternance 2000

Les élections (présidentielles, législatives et municipales)

Les assises nationales

Sens et portée des visites des politiques dans les localités religieuses

Les manifestations pro et anti-politiques dans les localités religieuses (Médina
Baye, Touba, Camb¢réne, etc.)

Les dons/promesses des politiques aux confréries

Problémes politiques et sociaux (crise alimentaire, coupures électricités, etc.)

2) Perceptions des événements religieux

Frmo a0 o

Le Magal de Touba

Le Gamou de Cambéréne

Le Gamou a Médina Baye

Le Gamou dans les autres localités religieuses

Les séances de Zikr

Les activités organisées par les associations religicuses
Les interdits des religieux dans les localités religieuses
Les discours des religieux adressés aux politiques




3) Traits de la confrérie

SR Me o o

Historique (ville, fondateur)

Signes et symboles

Mode de succession

Figures d’autorité (fonction sociale, politique, spirituelle...)
Valeurs, principes, idéologie

Composition sociologique/sexospécifique

Edits/Interdits

Relations avec le politique

Nombre d’adhérents

Evénements organisés

4) Affiliation Confrérique

TP ke pe o

Raisons de ’engagement

Facteurs de permanence

Parcours initiatique/Position hiérarchique
Relation guide religieux/disciple

Perception de I’autorité (temporelle/spirituelle)
Réactions aux appels des marabouts
Participation aux événements religieux
Participation aux événements politiques

Degré d’implication intraconfrérique

Degré d’implication interconfrérique

5) Perceptions de la collectivité locale

TrER Mo Ao o

Poids/role des acteurs politiques
Poids/role des acteurs religicux

Poids/role des autres acteurs (privé, associatif, communautaire..

Implication personnelle

Statut/rdle de la femme

Domaines prioritaires pour le développement
Prérequis pour une « meilleure » gouvernance
Poids de la localité dans 1’espace national
Degré d’autonomie locale

Perspectives pour une meilleure gestion locale

)

280




T8¢

[edaudg np anbiydesdodd uonnaedyy T 3ansig

T3 N | N O, uwdg [¥ gygsg|a-3ININD

b ]

5 9 401 (3 L
) L] : o > ® Ry Y3 e
e OB it naeD ao,...,..v,. %nwwcﬂw&m P S : %
Banopay T . o s . L
Al ahn wsmsm_um. bn % $* 3 supmies - 2 i P .w._mw:_fﬁw.sa NS n+o
! noguag el ® inoYede S CHUR S 1ol i
n o o5y Sl i P ~ aoguins? X M_,om L Jounnore .UDV J
BARIES oNeN = mf__..oa.:ﬂ ® i ep| ! e . N, 5 b -
NOINONEIRS e opeNolq @ REINDINOY
TN @ eaon® seuiope  gieBon D Negeos  Buieog o ,..W.
LR RN oo  SURPH Rl o 19NV
Y, overeg o SRS lo eleg ey LGS A oo B2
> nognoinca ®  euvelg —R, PBRIRE oy ; - : ereg i
elejeiei e eisspye - il R, W i T 1 INNYE T.N- sojEn[ep siopd
e ho%nega_ omuc:vemﬁ_x_m._ Vosern *_epyhsy 2OM iy Wﬂa om0 £
-1 wolpes L, ﬁﬂﬂ.ﬁ m—— soneny * o, euessnoy R AR Q\wﬂ oo va = .
AL Y F * 25 ®  GugEy - L
PO B i i L EA _-33.&.5.3:8:_ doxexs @ g ORI, . snoipesseor ,me gt 7 )
i -...w.wﬂn_ *1npron 5] OBGN__MMQ jeuEd ¢ anuwuw_.m. g q\OME_._.U:_?w. = U SPEW W
nogapnoti A ! L ke e Hone pusnSE
: =" |eeeomanoL ¢ et ~ BURGOIPN (T} o HIRUOY oq O pikeH 1y
- ) waRpos™ et 4 cEsson
sokey. BPN sngeq susgean  sEawe {aqnoig (8) esuniuodog sjswoOpUSsy ()
- {fnoleq " “e 9punog unag oLeq e . spy (T
TV W 2 *noaes orwl./ * it SR awes 1Y foquleg o & .n__ UYWAY oauniy ep spossoquy
. el n Ti8 N uam.._g eitil BN jpupn® suemcesy, )
nonoy ; o loNBuTaLRG gpu] HERO, 8 GUNIW
A e pIno »
1oy red Eefes * o...n.mn_ Onuamwm
pluay Furi LD
pINg a_‘_—M“D _..WL{ ilpoq A oD, »
o fue, 1HOW i
f - “shzpN * ewo
f « -~ lNOGIY.D B1B). i o
* |BYE i !
® Jeqiey c__uw:o_._. __ﬁlﬁ\ _,,
e :
Jpon R S, Howon |
PREL® s@ng) -8 14
gleg ap 267 bAlaL — @
tipeuns euedeq PRy
i _ ; AT L o5s0Y  ousgsen
31 NV 1 | i’ 4 N \\G T3 eq2dban Mﬂ&m 20} ; i
\\ fam = Fory iy e iepen
- L ]

SHANDIA ‘g HXANNY




(319915 ,]AX) UONESIUO[0D ] JUBAE JqWIESIUIS €[ SUEP We|S],| Ip uonnaedyy] :79INs1y

$S X Q€] 1BWIO
AquILZIUIS WRS] £TCH T

[PWOT, JTHdNV JoUEH L9G]

wNoes £
oUS 9
joeg
jolor v
10fes ¢
reungz
ojeeM |

- JOIOMm S1elg e

01001 BINng oy 1ed MTe”
mwc:oucmnmmw._moﬁ,.@ﬁ tto

Jrquiedauag ud aareindod
wejst un,p nb vy
: 6 Mawno0g

® Ble[BA

[4:14



£8¢C

[e33u3g np saneqsiuipe uonniedayy ¢ aansrg

| JXHY ARAIT Y AR - 0N - PIRRS ST S

r 1
uny gl o
lmunMo]) © -
REwasIpIOSY B iy
eumedsg 8 oupqmy
v M yonoq

<& 2 —
5 i u =
Dy

f\n\ﬁrﬂ! et |
JINVLIYNYW «(ﬁ.;!u s 4

s I.i\*lng”u o -AF f

{S\I?)ﬁ.‘/\,.
a9b

SOAIIEISIUIWPE _SUOISIAIC

L

anbriueny
ueP20

PIONSL |

g,

q°0 3D




¥8¢

SALIPJUOY )3 013 Jud astefesaugs uoyendod g1 3p d

Seyuooanod ud uonnaiedy v 21001

500003 [%0v'0 010 Jworo [wos's %0E'S woz'sr fwos'se  [mozh  lwoe's abruaamod| m
1262007 [OFiS) Ity LLE el 570268 LRTTiGh Weiviih lzesy [sseser noage| ¥
‘004 [%08") %000 T T 066 |%og's [0S0 1%01s efejueasncd %
W26y jeve o] 0 i 0 T T T T T
%00'001 [3%02'0 MOVD %000 %05’y 1405'E %08'Sh De0zet [0S0 |wo¥l sbRUEINGS
197208 [ob1L sz 1BEST favsel czi95t loetwiz  fissz leswly BIJUON iy
L0005 %050 P0b'0 [%0uD v JGOS'IE %00CS Jmol'e  [w0i'0  (moZ'LL abruaninag
1ove0L fove T ko savs  psve 05, [o8sit o
b%00'001 [%0E'0 o Moo 1%00°) |%0z's R A T eSejuesIn0d

55z fon vy m oz [oess T T T T Tquo| o 1Hes
1400001 1020 %000 [%00'c w00 keoze %098 Jh0s't  [woo'e  fwog) abejuanogd
wiees  leos I |4 bish Bsos  pur  fo 9L SIQUION iy
[%oc'00t oo’ %000 [%000  [%080 %092 %06'EY %062 020 OF'6 abrusainog 5 £
lsswzh  [eis ] b BoL v0ee lesvs  Jeeves  eoc BiaL} AUqUIoN ik g
{%oo'oos |sos'o %00 [eol'o 406G %0122 0178 [0S [%0Z0  [%06'LL abejuedinog e
95800  [645 T 16vL e 85 182ls |6 821 AIqUIoN

‘004 [%0S'0 000 [%o0'0 08’ 5022 Iwoces [woo'es  |wovo woee sBnuannog

167 el ks ks o g9 lusn fzacze jsoz Jesee YT PR
%00'008 I0Z0 [%000 [%04'0  lwos'e %00'e log'es feoc'sz  [moro koo abejuasinod
T fer 7] 9T i vy Ree o 758 WO i
%00'001 PLOV'O PR0LD  [%00'0 00" %05'0 feos'yh  jw0R'EL 5010 0L'e abejusninog
I T T = losisz _ feevch v, LS SIGWON i
%00'00) |50v'0 B0k'0 %00 %019 %01'6 | T T oBejusaInog
cosoniz [izak w2t ) ziezh Wzl leliev0r [eises [gezey  |Wwets agion -
oy | 10 ey | wesaed | sbyoes o | sustpu | sppmon | owueser | ekipeuy

uaiBiivd
{eBouag np ujeqn naliw
T00Z 00 JEHGRH,] 0 10 LosiEIndod E] 9 FrsgusB JuRwARGORY 8ain0g
SaPISH ap N sed uoiBas 2t
1A p4U0D 9 YOS RUSPISH awpeieBugs uopeindod e op UoRRIRARY XNEGIQRL
.,I.l.llI.




S8¢

0002 21403120 ‘XnR[31[a4-s1940§ sap anbiydeado9d uonnaeday S aanon]

DIQV-UNS T1 'V SiydeiSeqgr SAIND PHR0-Tt

IININD
nvyssia-IININo
no¥niopay ©

=]
epio

(=g)
[ sseuony-vupa

EPLUNCORGILE] D

1Nnyw

auake] w  apeyy W
$IUPHPUOS SaNNYy
anbpnogerew nay @

SuguuoD B ap afqs .
apunow
auelpn sovaipaqe any [l
auBnOBA|L 2p Wepuadap Jakes I
U B| Ip aFS .
auefpr) S

JINYIIENYW

siejedauas wejsi,| 2p xnaij syney san

ANYNOVYAIL




[€39U9S NP SasSNAIZI2a SAINT1] 9 AN

ale nowsu] euipleg ‘akeg pp eswey ey pey |3
Ag yoqrew fpeH 13 ‘I=L .-n.n:,u.-nm

EUnOY MO YMISLD Sy

98¢




IIBGIA 9P 39 [9QINOI(] 2P UOITA B[ 9P UOHEBSI[BIO ] :Z 9INBE]

jongs

sanuop
—  —— __—— ]

MoeqA =
.0.

IMOVEN 30 LNIW3LYV43a NA NOLLYSITYO01

z T384N0Id 3G NOIOFY

Tv93aNIS 37 SNVQ T3GUN0IT 3G NQI93Y ¥ 30 NOLLYSIVIOT

8¢



BQNOJ, AP IBANI JINBUNMWWOD B[ IP I3 WP N] IP JUIWISSIPUOLIE [ 3P UOLIESI[BIOT :] 2ANBI]

SSULPLUIOHIM
oL 9

NO9YoDN v 1va

FANDSONN vaENOL Iva vano

wdHIsSsIin
B e JJJ{u
AFINODSOW vanodl 3a

FTTVHMNA SLNVNANNOD v 3d NOILLVYSI TY DO
HNIVAN 30 LNIINSSSIAONOHMHY

20

NDANOD IAIANYd

S
SAWVYAN 3d LNIWISSIONCOEEY

FHMDOVEW SO0 LNIAWILHTIRD

88¢



AUIIUUE]) P II[BIO] B[ 3P 19 IBNEB( P UOIFIY ©[ op Inbiydei309s nonesyedo| ;g oInsig

1enuepy dey

@.

SR MBOEM TP

HYAVYVO
 uuEy Sp S1u0g

20
e e _..
29A0E) P Y Pl iy o .P. mwﬁ.f; %

aegeg
op apey

Y s
P 93U Vod

T g el

THRIH . g, & 7z - e saTiamew s3
P 2R . JO e ; 3 : . FHWVHJ
S3 ppEwTy
a— ey JI " g-.-m.e
el —Spow -eva b o
JFON sy op o1

68¢




HOe[ORY AP JUNWWOD B] P UOCKIBSI[BIOT (| SANsL]

. - e WReqES-RUIPMY BUeIDO.] rﬁio y oY [DSUBS-ND MMM
N — i s '3 Vi ans syqny
| ——— m_m NG QYOIN .

uakefiy
VaNNOJIVYIWvL \ ﬂ._-il!
ap oIS} : HaWYo M m..u PR
2 e ...5_ 133
ayeas3 Aies 1l Weyes noaeupaw  epueliy
\ 2
maydunoy O SPHOMBaW INCNDI AnoNHEY .ﬂ_f mo_u-n.Os_ i
& = i ..l_-txm
SO epy s ) S \ . =
dormpw pmpe| woiuBoipH sls.!-ﬂ...:s. i
] F1l 2l ]
__ ANIAAVHE) . i _¥oViowH
P | _5 iy !j‘!mﬂ
2 N (®) "L/~ A
w3 maol / ,. <
il NHLvd Aquongs
._ 2p worEsy aARpuRsy
| | ssoqy
S1e35I WG Mpegd aumn _ S pr—
BUD aamayy O
] i WILFIRPUOLT P TV
\L\s\\n.l\lih ._.. T weunyy noue \1\111]. PSSP S (4] JNES -
P N I
xx awatys s []
: Yo e S S
i oy 12841013 @
ap uoiSay \\ ap voiSay Lot

067




(11n3jnej 31 ans) NIRQIA BIvg JUSLIIS ‘SIPLINOW
SIP [BIQUID) JJI[RYD] NP SUOIIIPIUI] SI] JULAII ‘(1dNnoadde) ‘Apeps IAenopqy anbiqnday ey ap Juapisaad 377 (T aans1]

800Z-L00T ureua)-ajgnbuyg suSerq eSejunoy sojoy ‘onbuyy sunar ‘vdv O : 592.mog

B(QNO ], Op Sdsew]

16C




BGNO, § ‘GOOT 4ILIA) €7 I ‘SIPLINOW SIP [BIIUIT IJI[EYY 3] 13 3pe A 3de[nopqy :T] sandig

[4-T4




BQNO L 3P IIIA 9P [2I0H.I © L00Z Inoe 7] 3 ‘sanbpijod 39 sasnI1FI[a.a $II0INE JAJUI JIJUOIUIY T 2ANSI]

€67



L00Z 300k 7] 3] ‘qeley nzey] Ip [E3eJA NP UOISEIIO | B ‘eqno | 8 JUepudl 3s saprLinow (sajdosip) saqieL, sounaf (] oanorg

6¢




(3yoned g) souudAe | SIP [BIIUID) JIEYY 7] AL (3)104p ©) doi(] 348IDY INILAJUL [ IP d.1)SIuiw 37 :S] ANSI]

8007-L00T urewd)-ojpnbuy suSer e3ejunoy soloyd ‘0102 RIS ] ‘“28vssapy 27 : S204n05

JUR.IqUIE)) Ip Sdseul]

S6¢



96¢

L00Z 21quiydas ST I ‘9AeT] BSS] BUIPAIS AP IJ[OSNBJA] NP 0)0Y ] 9] oINS




L£00Z 21quaydas 77 3] astad T Juapquie)) 3p suonE)qey,p s0joyd L] oAnsI]

L6C



867

L007 d1quiaydas G 9] “dudapquie)) ap 3gnbsopy ‘1ye T noynoy ess| euUIpAag ap ojoyd | sAnoiy

=

6wk o5t
- i K

m_wwmo M&.ﬁ\m@@

Y




L00Z 21quiaydas g 21 ‘Quaspquie)) ap 3anbsojy ] ap J218UIJy NP INA 1G] N0

66¢




[E39URS ‘Qu.IquIe)) ‘00T IeW L) J] “SOUUdART] S| ZIYD ‘DAe ] nowew '] BuIpAdS Ip Pddy swR/ZT np uoneiqad)) )7 2Ansr]

00¢€




Jfeg euIpIIA ‘0107 ‘A3J ‘@9nbsour apuric) e[ Ip UOPBINGNBUL| IP SI0] ‘APBAA JAR[NOPQY JUIPISIAJ 7T T Insiy)]

8007-,007 ureLe)-s)gnbuy suBer eSelunoN SO10UJ ‘0107 $2UAS) 20 9] ‘UlR 27T ‘dVIN Se047708

dAey BUIPIJA P Seorll]

10€



L00Z 1008 9Aeg BUIPIIA B DIY(] AP SIIUEIS T oINBIg

0e




007 1210l ‘akeq euipay ¢ sausseru-sauelpn sajdsip sa(q ;€7 SIS

€0E



ANNEXE C : ENQUETES-TERRAIN : RENCONTRES ET ENTRETIENS

1. Touba (Juin-Juillet 2006) (juillet-septembre 2007) (juillet-septembre 2008)

Lieux visités

Hotel de Ville de Touba

Résidence de Sokhna Bali Mbacké

Grande Mosquée de Touba

Cimeti¢re de Touba

Résidence Cheikhoul Khadim

Mausolée de Serigne Touba

Résidence des 5 Khalifes Généraux

Mausolée des 5 Khalifes Généraux

Grande Bibliothéque de Cheikhoul Khadim
Le Puits de la Miséricorde : « Aynu Rahmati »
Mosquée de Darou Khoudoss

Centres religieux de Darou Khoudoss

Marché OCASS

Mausolée Cheikh Mouhammadou Bachir Mbacké (Darou Minam)

Autorités religieuses

Serigne Bara Falilou Mbacké (ancien khalife général des mourides)

Sokhna Bali Mbacké (petite-fille de Serigne Touba)

Cheikh Abdul Mbacké (arriére petit-fils de Serigne Touba, dignitaire mouride)
Serigne Mountakha Mbacké (dignitaire et petit-fils de Serigne Touba)

Serigne Mourtalla Mbacké (dignitaire mouride)

Autorités administratives

Serigne Fallou Touré (vice-président du Conseil Rural)




305

Serigne Birane Gaye, conseiller spécial du président de la communauté rurale de Touba-
Mosquée)
C. Kébé (chef de quartier, Darou Khoudoss)

Disciples

Serigne Ibrahima Sylla (étudiant mouride et accompagnateur)

M. Sylla, M. Diakhaté, P. S. Diallo et A. Badiane (disciples mourides)

S. A. Ka, S. T. Fall, K. Bousso (Dahira Mafatihoul Bichri Touba Pikine Tally Boubess)
S. M. Lo (disciple mouride)

Pouvoirs publics et responsables civils

M. Madické Niang, chef de la délégation, Ministre des Mines et de 1’Industrie
Mme Fatou Binetou Taya Ndiaye, Ministre de la Solidarité Nationale

M. Moussa Sakho, Ministre de la formation professionnelle

Y. Ka (responsable ONG Mathlaboul Fawzaini)

2. Cambéréne (Juin-Aoiit 2007) (Juin-Septembre 2008) (Juin-Aoiit 2009)

Lieux visités

Grande Mosquée de Cambérene

Mausolée de Seydina Issa Rohou Lahi

Centres socio-religieux (daaras Seydina I[ssa Rohou Lahi) de Cambéréne
Cimeti¢re de Cambéréne

Centre socio-culturel de Cambéréne

Poste de santé de Cambérene

Résidence de I’ITmam El Hadj Libasse Wade

Résidence du chef de Village

Autorités religieuses
Chérif Ousseynou Lahi (guide religieux layenne)

Seydina Issa Laye (guide religieux layenne)
El Hadj Libasse Wade, (imam de Cambéréne),

Pouvoirs publics et responsables civils

Assane Sylla (politologue et dignitaire layenne)
Mamadou Diop (ancien maire de Dakar)

M. L. Diop (conseiller municipal)

Aliou Gomis (maire de Cambéréne)




306

S.Y. Sakho (notable religicux)

El Hadji Yatma Diop Hane (Chef de Village)
L. Gaye et C. Thiaw, notables de Cambéréne
S. I Kane et L. Niang, conseillers municipaux.

Disciples Layennes et membres d’association religieuse

A. Diagne, animateur-radio, accompagnateur

K. M. Laye, leader vocal des zikrs

A. Dieng, étudiant, disciple layenne

L. Thiom, responsable de Farlu Ci Diiné Dji

P. G. Cissé, président de 1’ Amicale des Etudiants Layennes

Libasse Hane, responsable, chargé des relations publiques Mouvement Diamalaye
Libasse Diop, président de Farlu Ci Diiné Dji Cambéréne

Libasse Gaye, M. T. Seck, membres du Mouvement Diamalaye.

3. Médina Baye (Mai-Juillet 2006) (Mai-aofit 2007) (Mai-aofit 2008)

Lieux visités

Quartier de Médina Baye
Résidence de Moustapha Biteye
Grande Mosquée de Médina Baye
Résidence de Mahi Niasse
Marché de Médina Baye

Léona a Kaolack

Résidence d’Imam Hassane Cissé
Résidence de Mahi Cissé
Résidence de Sokhna Ndéye Cissé
Daaras de Médina

Mausolée de Baye Niasse
Résidence de Baba Lamine Niasse
Mausolée d’El Hadj Abdoulaye Niasse

Autorites religieuses

Imam Hassane Cissé

Mahi Cissé (guides et dignitaires niasséne)

Ouztace Moustapha Biteye (guide religieux)

Baba Lamine Niasse (membre de la famille du Khalife, Guide religieux)
Mahi Niasse (membre de la famille de Baye, dignitaire religieux)




307

Ndéye Cissé (dignitaire niasséne, sceur d’Imam Hassane Cissé et de Mahi Cissé)
El Hadj Ndiaye, chef religicux tidjane-niasséne, Mugadam, guide de la zawiya du Plateau

Autorités administratives

K. Niasse (maire de Kaolack)

Alioune Badara Diop (secrétaire général de la Commune)

Modou Habib Niasse, président de la communauté rurale de Taiba-Niasséne
Ousmane Ndour, adjoint au maire, Kaolack

Mapenda Mbaye, secrétaire municipal, Kaolack.

Responsables civils

M. Oumar Ben Khatab Sokhna, (anc. ambassadeur du Sénégal en Guinée-Bissau, grand
disciple niasséne)

El H. B. Niasse (¢ducateur religieux a Médina)

C.Diop (président de Daaras)

M. T. SY (responsable du programme Caritas, micro-finances et de la formation)

Cheikh Tidjane Gaye, Président du GRAD, Antenne de Dakar

Dr El H. A. Niasse, président de BAM

C. Diop, président d’Association, NAHNOU ANSAROULAHI et K. Diagne, vice-président
d’Association

Disciples et responsables associatifs tidianes-niassénes

El H. Sakho
M. Thiam
M. Cissé

R. Seye

S. Touré

N. Diagne
A. Cissé

T. Aw

M. Ndiaye
M.Seye




